

# Comment et pourquoi les Psaumes bibliques parlent-ils des origines ?

Sophie Ramond
Institut catholique de Paris – EA 7403

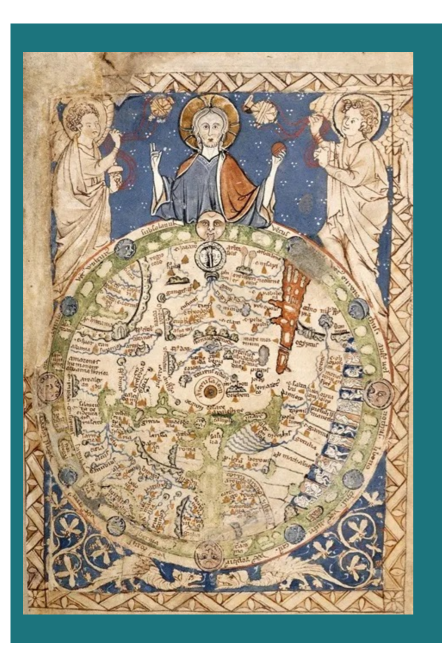
#### Dans les psaumes

- ✓ la stabilité de la terre ou du monde
- ✓1'agir divin sur les eaux
- ✓ La mise en place du ciel et des astres

« Il est l'auteur de grandes merveilles... lui qui fait les cieux avec intelligence..., lui qui étend la terre sur les eaux..., lui qui fait les grandes lumières..., le soleil pour dominer sur le jour..., la lune et les étoiles pour dominer sur la nuit... » (Ps 136,5-9).



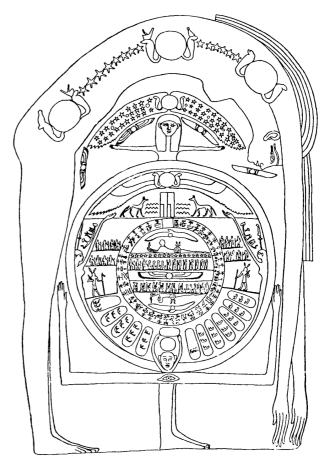




- Le Psaume 104, une vaste contemplation de l'univers créé.
- Le dieu d'Israël combat contre les forces du chaos (Ps 74 et 77 notamment).
- Les mentions plus explicites des origines du monde et de l'humanité, Ps 90 et Ps 8.

## Un univers créé avec sagesse (Ps 104)

- <sup>1</sup> Bénis le Seigneur, ô mon âme! Seigneur mon Dieu, tu es si grand! Vêtu de splendeur et d'éclat,
- <sup>2</sup> drapé de lumière comme d'un manteau, tu déploies les cieux comme une tenture.
- <sup>3</sup> Tu es celui qui pose dans les eaux les poutres de tes chambres hautes ; celui qui place les nuages comme son char, celui qui va et vient sur les ailes du vent.
- <sup>4</sup> Des vents il fait ses messagers, et des flammes, ses ministres.



33. "... [Thou] who hast stretched out the beavens like a tent..., Thou didst set the earth on its foundations... Yonder is the sea, great and wide..." (Ps 104:2b, 5a, 25a).

"The earth is the LORD'S and the fulness thereof, the world and those who dwell therein; for he has founded it upon the seas, and established it upon the rivers" (Ps 24: 1-2).

Source: P. Keel, The Symbolism of The Biblical World. Ancient Near Eastern Iconography and the Book of Psalm, New-York, Seabury, 1978, p. 38; fig. 33

- <sup>5</sup> Il a fondé la terre sur ses bases, elle est à tout jamais inébranlable.
- <sup>6</sup> Tu l'as couverte de l'Océan comme d'un habit ; les eaux restaient sur les montagnes.
- <sup>7</sup> À ta menace elles ont fui, affolées par tes coups de tonnerre,
- <sup>8</sup> escaladant les montagnes, descendant les vallées vers le lieu que tu leur avais fixé.
- <sup>9</sup> Tu leur as imposé une limite à ne pas franchir ; elles ne reviendront plus couvrir la terre.

#### Représentation ancienne du cosmos Dessin réalisé par Sulvie Bethmont



- 1. Shéol: monde des morts
- 2. Eaux d'en haut
- 3. Firmament : voûte ou hutte / tente cosmique
- 4. Écluses
- 5. Tehôm / abîmes
- Colonnes
- 7. Astres et constellations
- 8. Terre
- 9. Eaux d'en bas

Kudurru, pierre de traité frontalier Apporté de Babylonie à Suse en butin de guerre au XIIe s. av. J.-C. Louvres



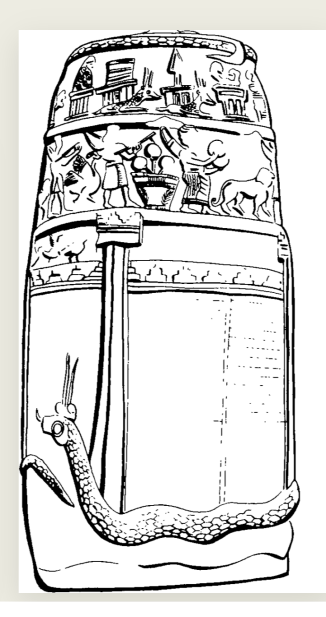


Image du monde en trois parties: le ciel, la terre et le monde souterrain.

Un serpent cornu en bas et un serpent au-dessus représentent les océans supérieur et inférieur.

La forteresse dans le champ inférieur est la cité du monde souterrain, dont les tours sont les fondations du monde.

La procession dans la bande du milieu représente le royaume terrestre, où se déroule le culte des divinités représentées dans la bande supérieure.

Source: O. Keel, S. Schroer, Creation. Biblical Theologies in the Context of the Ancient Near East, 2015

10 Il envoie l'eau des sources dans les ravins : elle s'en va entre les montagnes.

<sup>11</sup> Elle abreuve toutes les bêtes des champs, les ânes sauvages étanchent leur soif.





- <sup>12</sup> Près d'elle s'abritent les oiseaux du ciel qui chantent dans le feuillage.
- <sup>13</sup> Depuis ses demeures il abreuve les montagnes, la terre se rassasie du fruit de ton travail.
- <sup>14</sup> tu fais pousser l'herbe pour le bétail, les plantes que cultive l'homme, tirant son pain de la terre.
- <sup>15</sup> Le vin réjouit le cœur des humains en faisant briller les visages plus que l'huile. Le pain réconforte le cœur des humains.
- <sup>16</sup> Les arbres du Seigneur se rassasient, et les cèdres du Liban qu'il a plantés.
- 17 C'est là que nichent les oiseaux, la cigogne a son logis dans les cyprès.
- <sup>18</sup> Les hautes montagnes sont pour les bouquetins, les rochers sont le refuge des damans.

<sup>19</sup> Il a fait la lune pour marquer les temps, et le soleil qui sait l'heure de son coucher.

<sup>20</sup> Tu poses les ténèbres, et c'est la nuit où remuent toutes les bêtes des bois.

<sup>21</sup> Les lions rugissent après leur proie et réclament à Dieu leur nourriture.

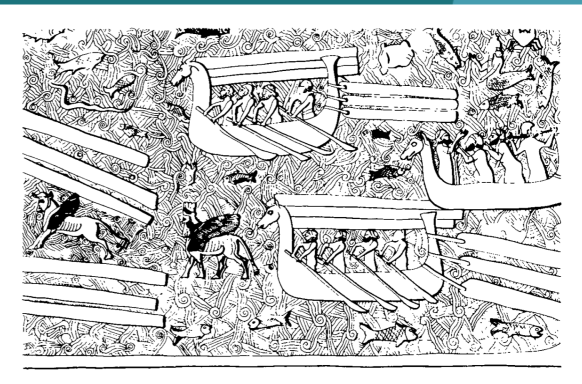
<sup>22</sup> Au lever du soleil ils se retirent, se couchent dans leurs tanières,

<sup>23</sup> et l'homme s'en va à son travail, à ses cultures jusqu'au soir.

<sup>25</sup> Voici la mer, grande et vaste de tous côtés, où remuent, innombrables, des animaux petits et grands.

<sup>26</sup> Là, vont et viennent les bateaux, et le Léviathan que tu as formé pour jouer avec lui.





84. "Some went down to the sea in ships, doing business on the great waters; they saw the deeds of the LORD, his wondrous works in the deep" (Ps 107:23-24).

"Yonder is the sea, great and wide, which teems with things innumerable, living things both small and great" (Ps 104:25).

Source: P. Keel, The Symbolism of The Biblical World, p. 74, fig. 84







<sup>27</sup> Tous comptent sur toi pour leur donner en temps voulu la nourriture :



<sup>28</sup> tu donnes, ils ramassent ; tu ouvres ta main, ils se rassasient.



<sup>29</sup> Tu caches ta face, ils sont épouvantés ; tu leur reprends le souffle, ils expirent et retournent à leur poussière.



<sup>30</sup> Tu envoies ton souffle, ils sont créés, et tu renouvelles la surface du sol.



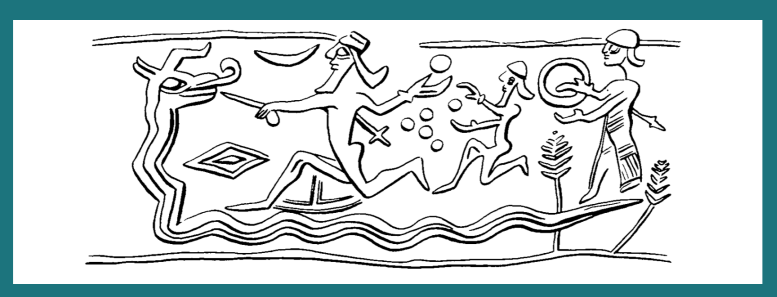
Après un premier cri de louange (v. 1a), après le déploiement d'une série de sept sections qui présentent Dieu comme créateur des cieux (vv. 1-4) et de la terre (vv. 5-9), comme celui qui irrigue et nourrit (vv. 10-18), règle les temps (vv. 19-23), contrôle la mer et ses habitants (vv. 24-26), fournit ce qui est nécessaire pour vivre (vv. 27-30) et manifeste sa gloire (vv. 31-32), le texte procède, à une « ritualisation du discours »:

- <sup>33</sup> Toute ma vie je chanterai YHWH, le reste de mes jours je jouerai pour mon Dieu.
- <sup>34</sup> Que mon poème lui soit agréable et que le YHWH fasse ma joie.
- Que les pécheurs disparaissent de la terre, et que les impies n'existent plus! Bénis YHWH, ô mon âme.

W. Brown, "The Psalms and "I": the dialogical self and the disappearing Psalmist", in J.S. Burnett, W.H. Bellinger, W.D. Tucker (eds.), *Diachronic and synchronic. Reading the Psalms in real time: proceedings of the Baylor symposium on the book of Psalms*, New York, T. & T. Clark, 2007, p. 35.

### Un combat originel contre les forces du chaos ?

Divers psaumes contiennent des évocations d'un combat divin contre les forces cosmiques du chaos : Dieu y apparaît comme un guerrier victorieux de la mer et des monstres marins ou des eaux abyssales, assurant ainsi l'ordre et la stabilité du monde.



Source: P. Keel, The Symbolism of The Biblical World, p. 52, fig. 49.

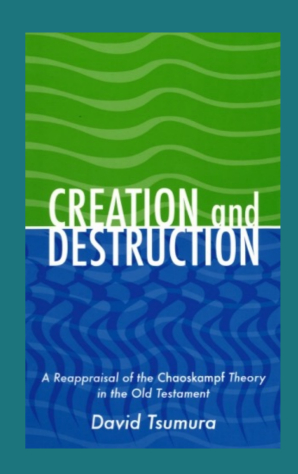
Psaume 74 décrit un monde sens dessus dessous, le cosmos tout entier étant menacé par l'instabilité que génère la perte du temple.

- <sup>12</sup> Mais Dieu, mon roi d'autrefois, opérant des victoires au sein de la terre.
- דסi, tu as [divisé?] brisé? / agité (פרר) par ta force la mer / Yam, tu as brisé (שבר) les têtes des monstres marins sur les eaux.
- tu as écrasé les têtes de Léviathan,
   tu l'as donné en nourriture au peuple des habitants du désert.
- 15 Toi, tu as fendu sources et torrents, toi, tu as asséché des fleuves intarissables.
- <sup>16</sup> À toi le jour, à toi aussi la nuit, toi, tu as fixé un luminaire et le soleil.
- <sup>17</sup> Toi, tu as établi toutes les limites de la terre été et hiver, toi, tu les as formés.

Pour David Toshio Tsumura, le Ps 74 reflèterait les étapes d'un combat contre les ennemis, non celles de la création :

les deux morceaux de littérature, *Enūma Elis* et le Psaume 74, reflètent deux étapes de la bataille. Dans le psaume, (1) un roi guerrier détruit (littéralement, « brise », סוף) le roi ou le général ennemi, puis (2) les ennemis sont dispersés, beaucoup d'entre eux ayant la tête fracassée (שבר) ou écrasée (רצץ). Sur le champ de bataille, les soldats écrasaient souvent la tête de leurs ennemis avec des « masses », comme le montrent plusieurs reliefs assyriens et égyptiens.

D.T. TSUMURA, « The Creation Motif in Psalm 74:12–14? A Reappraisal of the Theory of the Dragon Myth », *JBL* 134/3 (2015), 547-555, p. 551. Voir aussi *Id. Creation and Destruction:* A Reappraisal of the Chaoskampf Theory in the Old Testament, Winona Lake, Einsenbrauns, 2005.



- <sup>12</sup> Mais Dieu, mon roi d'autrefois, opérant des victoires au sein de la terre.
- Toi, tu as [divisé?] brisé? / agité (פרר) par ta force la mer / Yam, tu as brisé (שבר) les têtes des monstres marins sur les eaux.
- tu l'as donné en nourriture au peuple des habitants du désert.
- <sup>15</sup> Toi, tu as fendu sources et torrents, toi, tu as asséché des fleuves in<u>tarissables</u>.
- 16 À toi le jour, à toi aussi la nuit,toi, tu as fixé un luminaire et le soleil.
- <sup>17</sup> Toi, tu as établi toutes les limites de la terre été et hiver, toi, tu les as formés.

Représentant dieu comme un baal, Ps 74 proclame sa maîtrise sur les eaux du chaos (vv. 12-14), sur les sources et les torrents qu'il fend pour que l'eau se répande et sur les cours d'eau intarissables qu'il tarit afin d'assurer souverainement la préservation de la création (v. 15). Dieu est aussi dépeint comme assurant la stabilité de l'alternance du jour et nuit, de l'été et de l'hiver, comme aussi la délimitation de la sphère céleste (luminaire et soleil) et de la sphère terrestre (les limites de la terre) (vv. 16-17).

Monstre à sept têtes de Mésopotamie (J. Goodnick Westenholz, *Dragons, Monsters and Fabulous Beasts*, Jerusalem, 2004, 191, fig. 160)



Il est probable que ces versets ont composé un texte indépendant, en forme de vénération baalique du dieu d'Israël, et qu'ils ont été ensuite intégrés entre la lamentation des vv. 1-11 et l'appel à dieu pour qu'il sauve des vv. 18-23.

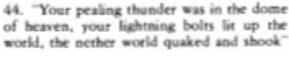
L'insertion de ces versets appuie la demande à dieu pour qu'il intervienne : comme il maitrise les eaux du chaos et assure la stabilité du cosmos, il peut détruire les ennemis et rétablir l'ordre du monde que les événements, et la profanation du sanctuaire en particulier, ont ébranlés.

#### Psaume 77,17-20

- <sup>17</sup> Les eaux t'ont vu, Dieu, les eaux t'ont vu, elles tremblaient (חיל), même les abîmes frémissaient (רגז).
- les nuages ont déversé (זרם) leurs eaux, les nuées ont donné de la voix, même tes flèches volaient de tous côtés.
- 19 Le bruit de ton tonnerre dans la roue, les éclairs ont illuminé le monde, la terre a frémi et tremblé.
- <sup>20</sup> Dans la mer ton chemin, ton passage dans les eaux profondes ; mais tes traces (עָקֵב) / ton arrière-garde ? n'ont pas été connues.

Le dieu de la tempête Adad, dans un char à quatre roues, voyage à travers la voute céleste. Son fouet est la foudre, qui déchire les nuages. Une déesse portant des torrents de pluie dans chaque main se tient au-dessus d'un monstre. Elle incarne la pluie féconde, l'aspect amical de l'orage).

(O. Keel, The Symbolism of The Biblical World: Ancient Near Eastern Iconography and the Book of Psalm, p. 50)



(Ps 77:19 MT [translation of M. Dahood, Psalms, vol. 2, p. 224, cf. 232]; cf. Ps 77:18 RSV).



- 14 Dieu, ton chemin est sainteté!
  Quel dieu est aussi grand que Dieu?
  15 C'est toi le dieu merveille,
  tu as fait connaître, parmi les peuples, ta force
  16 Par ton bras, défendu ton peuple,
  les fils de Jacob et de Joseph.
- <sup>17</sup> Les eaux t'ont vu, Dieu, les eaux t'ont vu, elles tremblaient (חיל), même les abîmes frémissaient (רגד).
- les nuages ont déversé (זרם) leurs eaux, les nuées ont donné de la voix, même tes flèches volaient de tous côtés.
- <sup>19</sup> Le bruit de ton tonnerre dans la roue, les éclairs ont illuminé le monde, la terre a frémi et tremblé.
- <sup>20</sup> Dans la mer ton chemin, ton passage dans les eaux profondes ; mais tes traces (עָקֵב) / ton arrière-garde ? n'ont pas été connues.
- Tu as guidé ton peuple comme un troupeau, par la main de Moïse et d'Aaron.

Ps 77,17-20 ont certainement formé un hymne indépendant. Ils ont ensuite participé d'une composition ayant peut-être d'abord comporté les vv. 14-21. Le psaume en son entier aurait été composé par l'association de deux textes indépendants, une plainte individuelle (vv. 2-13) et d'un hymne ancien réécrit (vv. 14-16.17-20.21).

### Origine du monde, origine de l'humanité

- Psaume 90
- Psaume 8

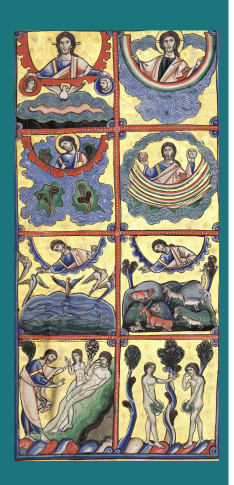


BIBLE DE SOUVIGNY - BIBLIOTHÈQUE DE MOULINS, C. 1175-1200

#### Psaume 90

- <sup>1</sup> Mon Seigneur, un lieu de séjour, toi tu as été pour nous, de génération en génération.
- <sup>2</sup> Avant que les montagnes soient nées et que tu aies engendré la terre et le monde, depuis toujours, pour toujours, toi tu es Dieu/EL.
- Au v. 2 les deux verbes utilisés, אול (« naître » et « enfanter / engendrer dans la douleur ») sont souvent compris comme au service d'une représentation mythologique du monde, selon laquelle les montagnes naissent, « enfantées par la terre-mère qui en accouche comme des premières créatures du monde ».
  - B. COSTACURTA, « L'homme est comme l'herbe. La caducité de l'homme dans le Psaume 90 », dans : F. Mies (ed.), *Toute la sagesse du monde*, Bruxelles, Lessius, 1999, p. 345.

- Rashi: « avant que les montagnes soient nées, c'est-à-dire soient créées, avant que tu donnes naissance dans les douleurs de l'enfantement à la terre et au monde... ».
- M.I. GRUBER, Rashi's Commentary on Psalms Leiden, Brilll, 2004, BRLJ 18, p. 845.
  - Les deux verbes חול et ילד, pareillement conjugués et avec Dieu pour sujet, se trouvent en Dt 32,18 (« le rocher qui t'a engendré, tu l'as négligé; tu as oublié le Dieu qui t'a mis au monde »).
  - 1 R 20,23 le Dieu d'Israël est du reste nommé « EL des montagnes ».
  - Une lecture possible de Ps 90,1-2 est qu'avant d'enfanter la montagne, ce lieu spécifique où il réside et se laisse rencontrer, dieu a engendré la terre et le monde.



- Tu fais retourner l'être humain à ce qui est broyé [à la poussière], et tu as dit « retournez fils d'humain ».
- La formule, עַד־דַּכָּא, jusqu'au « broiement », jusqu'à « ce qui est broyé », est connotée d'une dimension de violence.
- Dans sa dynamique d'ensemble le psaume supplie dieu non seulement de se révéler comme créateur, mais aussi comme celui qui se laisse rencontrer sur la montagne sainte.

#### **Psaume 8**

<sup>2</sup> YHWH, notre Seigneur, qu'il est magnifique ton nom sur toute la terre!

Que ta majesté s'élève au-dessus des cieux / Au-dessus des cieux, tu as établi ta majesté / je veux chanter ta majesté au-dessus des cieux,

- <sup>3</sup> de / plus que la bouche des enfants et de ceux qui sont à la mamelle ∥ tu as fondé une force / forteresse / louange à cause de / pour empêcher tes adversaires, pour mettre fin à l'ennemi, au revanchard.
- <sup>4</sup> Quand je vois tes cieux, œuvre de tes doigts, la lune et les étoiles que tu as établies,
- <sup>5</sup> qu'est-ce donc que l'être humain pour que tu te souviennes de lui ? et un fils d'humain pour que tu le visites ?
- <sup>6</sup> Tu l'as fait manquer de peu d'être un dieu / Elohim ; de gloire et de splendeur tu le couronnes.
- <sup>7</sup> tu le fais gouverner sur les œuvres de tes mains. Tu as tout mis sous ses pieds.
- <sup>8</sup> Brebis et bœufs, tous, et même les bêtes des champs,
- <sup>9</sup> les oiseaux du ciel et les poissons de la mer, ce qui passe les sentiers des mers.
- <sup>10</sup> YHWH, notre Seigneur, qu'il est magnifique ton nom sur toute la terre!

- v. 2 le sens de אֲשֶׁר תְּנָה « au-dessus des cieux, tu as établi ta majesté » / « que ta majesté s'élève au-dessus des cieux » / « je veux chanter ta majesté au-dessus des cieux plus que la bouche des enfants et des nourrissons ».
- L'expression « tu as fondé une forteresse, une force (עֹד) » du v. 3 a donné lieu à plusieurs interprétations.
- Si le v. 2b et le v. 3a sont liés, le v. 3b : « tu as fondé une force (puissance) à cause de / pour empêcher tes adversaires, pour mettre fin à l'ennemi, au revanchard ».
- Le sens du mot Elohim au v. 6 est débattue.



276. Yahweh appears as midwife in the following verse: "Yet thou art he who took me from the womb..." (Ps 22:9a).

#### **Psaume 8**

<sup>2</sup> YHWH, notre Seigneur, qu'il est magnifique ton nom sur toute la terre!

Que ta majesté s'élève au-dessus des cieux / Au-dessus des cieux, tu as établi ta majesté / je veux chanter ta majesté au-dessus des cieux,

- <sup>3</sup> de / plus que la bouche des enfants et de ceux qui sont à la mamelle ∥ tu as fondé une force / forteresse / louange à cause de / pour empêcher tes adversaires, pour mettre fin à l'ennemi, au revanchard.
- <sup>4</sup> Quand je vois tes cieux, œuvre de tes doigts, la lune et les étoiles que tu as établies,
- <sup>5</sup> qu'est-ce donc que l'être humain pour que tu te souviennes de lui ? et un fils d'humain pour que tu le visites ?
- <sup>6</sup> Tu l'as fait manquer de peu d'être un dieu / Elohim ; de gloire et de splendeur tu le couronnes.
- <sup>7</sup> tu le fais gouverner sur les œuvres de tes mains. Tu as tout mis sous ses pieds.
- <sup>8</sup> Brebis et bœufs, tous, et même les bêtes des champs,
- <sup>9</sup> les oiseaux du ciel et les poissons de la mer, ce qui passe les sentiers des mers.
- <sup>10</sup> YHWH, notre Seigneur, qu'il est magnifique ton nom sur toute la terre!

277. ". . . thou didst keep me safe upon my mother's breasts" (Ps 22:9b).

The newborn child was laid on its father's knees (cf. 339). By accepting it he legitimized it as his child. By laying it on its mother's breast, he expressed his will to preserve its life (cf. Job 3:12).



