
« En démocratie, toute  
forme de délégation  
du pouvoir est un pis-aller »
Les citoyens peuvent-ils prendre des décisions importantes sans 
avoir recours systématiquement à des représentants politiques ? 
En s’appuyant sur l’exemple du fonctionnement de la démocratie 
athénienne, la philosophe Chloé Santoro trace les contours d’un régime 
démocratique fondé sur une citoyenneté active et délibérative. Elle 
décrit ainsi une architecture institutionnelle capable de produire de 
l’intelligence collective, à travers les processus décisionnels, mais 
aussi les pratiques de sociabilité ou la formation du jugement critique.
Chloé Santoro, chercheuse au sein de la chaire délibération du 
Laboratoire interdisciplinaire d’étude du politique Hannah Arendt 
(LIPHA), à l’université Paris-Est-Créteil, et chercheuse associée au 
laboratoire Logiques de l’agir à Besançon, est lauréate 2025 du prix 
du Collège de France pour les jeunes chercheuses et les jeunes 
chercheurs.

Elle donnera une conférence intitulée « Athènes : la démocratie comme 
institution de l’intelligence collective » au Collège de France,  
le 10 décembre 2025 à 18 heures.

2025

Chloé  
Santoro

ENTRETIEN



Vous dites que nos démocraties font 
face à un paradoxe. Pourquoi ?

Dans nos régimes représentatifs, le peuple est souverain, 
mais il n’exerce paradoxalement sa souveraineté qu’en 
désignant un représentant qui décidera à sa place. C’est, 
selon moi, cette conception paradoxale de la démocratie 
qui explique en partie la profonde crise de légitimité à 
laquelle nous assistons aujourd’hui. Les aspirations à des 
formes plus intégrées et plus authentiques de démocratie 
sont fortes, néanmoins, à l’exception du cas suisse, 
les électeurs ne sont que très peu consultés dans nos 
régimes actuels. Ils n’interviennent que sur des décisions 
mineures. Deux arguments, rarement remis en question, 
permettent de le justifier : d’une part, les citoyens 
ordinaires sont jugés incompétents pour gouverner, 
et d’autre part, le grand nombre est considéré comme 
un handicap. Or, il existe un précédent où ces deux 
présupposés ont été démentis : la démocratie athénienne 
antique.

Je me suis, en effet, intéressée à Athènes parce 
que je voulais comprendre s’il était possible que des 
citoyens ordinaires puissent prendre des décisions 
importantes sans s’en remettre à des représentants 
politiques. Mes principales questions concernaient 
l’intelligence collective : qu’est-ce que c’est ? Est-ce que 
cela existe vraiment ? Comment la construit-on, avec 
quelles pratiques sociales et quelles institutions ? Ce 
qu’il m’intéressait de comprendre, c’était le « modèle 
épistémique » de la démocratie athénienne, c’est-à-
dire comment, à l’époque d’Athènes, les savoirs, les 
compétences et les capacités des citoyens étaient 
organisés et utilisés pour participer à la vie politique.

Quelles conclusions tirez-vous de vos travaux ?

Un des premiers constats de ce travail, c’est l’étrangeté 
du régime athénien par rapport à nos cadres de pensée et 
pratiques politiques. Par exemple, à Athènes, les décisions 
se prenaient selon une logique qui se révèle contre-intuitive 
au sein de nos régimes représentatifs : plus une décision 
était importante, plus les Athéniens estimaient qu’il fallait de 
monde pour la prendre. Cette corrélation entre la gravité de 
la décision et le nombre de décideurs, c’est ce qui fait selon 
moi l’essence d’une vision « radicale » de la démocratie.

Dans mon travail, j’essaie de poser les jalons d’une 
démocratie que je nomme radicale, et qui se veut opposée 
à la démocratie représentative. Si la démocratie radicale 
existe déjà comme concept, je suis en désaccord avec la 
façon dont elle a été pensée comme un type d’organisation 
naturelle. Au contraire, Athènes nous montre que la 
souveraineté populaire n’a pas seulement besoin de 
s’exprimer. Elle doit être construite, sur le temps long, 
par des institutions plutôt complexes. Je développe par 
conséquent un concept original de démocratie radicale, 
centré sur la question de l’apprentissage.

Ce choix a aussi été motivé, selon vous, car les 
sources philosophiques dont nous disposons 
à l’heure actuelle sont biaisées…

Même si je suis philosophe de formation, je me suis très peu 
appuyée sur les théories philosophiques de la démocratie, 
pour plusieurs raisons. Tout d’abord, l’historiographie a 
beaucoup progressé ces dernières années. Certaines 
théories de la démocratie, que je qualifierai « d’élitistes », 
ont perdu du terrain grâce aux avancées dans cette 
discipline. Par exemple, la lecture décliniste de la 
participation athénienne à partir de la deuxième période 
démocratique à Athènes, qui prévalait il y a encore 
trente ans, ne tient plus aujourd’hui auprès des historiens. 
La théorie politique n’a pas encore complètement intégré 
ces évolutions. C’était un objectif de ma thèse : que le 
mélange de radicalité et de pragmatisme qui caractérise  
ce régime soit à la fois mieux compris et davantage pris  
au sérieux.

Chloé SANTORO
Propos recueillis par Emmanuelle Picaud.



De plus, certains textes philosophiques ont été 
relativement mieux conservés que d’autres sources.  
Je pense en particulier à des textes comme ceux de 
Platon ou d’Aristote, dont nos théories philosophiques 
sont imprégnées. Or, d’un point de vue historique, la vision 
que portent ces textes classiques est décalée. Platon, 
par exemple, défend un modèle élitiste selon lequel celui 
qui prend la décision politique doit être soigneusement 
choisi pour ses caractéristiques personnelles et disposer 
de solides compétences pour gouverner. C’est paradoxal, 
pourtant, ce modèle est beaucoup plus compatible avec 
l’idéologie technocratique qui sous-tend nos institutions 
représentatives contemporaines qu’avec l’idéologie 
dominante et les institutions de son époque.

Concrètement, comment les Athéniens gouvernaient-ils ?

D’une part, ils s’en remettaient au vote de milliers de 
citoyens présents à l’Assemblée, plutôt qu’à un représentant, 
pour prendre les décisions d’importance sur le plan 
politique. D’autre part, le gouvernement athénien reposait 
massivement sur le tirage au sort de citoyens ordinaires, 
qui étaient des milliers chaque année à se consacrer à leur 
cité, préparant les séances de l’Assemblée ou jugeant les 
procès, pour une centaine d’élus seulement. Le tirage au 
sort est un mode de sélection que nous recommençons 
à expérimenter aujourd’hui, qui reste encore marginalisé 
par rapport aux espaces de décision, alors que c’est une 
façon de favoriser non seulement une certaine diversité 
sociale, mais aussi cognitive. À Athènes, les tirages au sort 
s’effectuaient selon le système clisthénien, c’est-à-dire selon 
une répartition assez complexe de la population dans des 
« tribus », au sein desquelles des citoyens issus de différents 
types de territoires étaient mélangés. C’est une particularité 
qui reste très mal connue du grand public aujourd’hui alors 
qu’elle jouait un rôle fondamental, en assurant un brassage 
constant de la population civique et en établissant des liens 
de confiance par-delà les appartenances sociales.

Vous avez effectué une immersion au sein de la 
Convention citoyenne pour la fin de vie. Pourquoi ?

La société athénienne antique reste très différente de la nôtre, 
et nos sources sont parcellaires. Même si l’historiographie 
a beaucoup progressé sur la connaissance des institutions 
politiques, il subsiste des zones d’ombre sur la façon dont 
s’organisait au jour le jour la démocratie athénienne, faute  
de description exhaustive dans les textes anciens.  
Par exemple, nous avons une visibilité restreinte sur  
la façon dont les délibérations se déroulaient, ou sur le sens  
de certaines réformes.

Il fallait donc que je puisse confronter certaines de mes 
hypothèses à une assemblée en cours d’exercice, réfléchir  
par analogie. La Convention citoyenne sur la fin de vie (CCFV), 
qui a réuni cent quatre-vingt-quatre citoyens et citoyennes 
français ordinaires pendant neuf week-ends, entre 2022 et 
2023, pour délibérer sur le sujet du cadre légal de la fin de vie, 
se prêtait à cette observation. Comme à Athènes, les citoyens 
avaient été tirés au sort pour participer à cette expérience. 
Je voulais comprendre ce que cela changeait par rapport à 
d’autres modes de sélection. Je me suis aussi intéressée à la 
façon dont les mécanismes de la sociabilité influencent les 
individus au cours des délibérations et au moment du vote. 
Mon immersion au sein de la CCFV m’a ainsi permis d’observer 
comment des relations se construisaient entre les votants, 
comment ils accordaient ou retiraient leur confiance aux uns 
et aux autres. Cette dimension affective de la façon dont nous 
faisons la démocratie, ou, pour le dire plus simplement, la façon 
dont l’intelligence collective se construit avec le cœur, c’est ce 
qui m’échappait au sujet d’Athènes... J’avais besoin de pouvoir 
l’observer de beaucoup plus près.

Comment devient-on, en fin de compte, 
un citoyen éclairé et autonome ?

Je dirais que la vraie question démocratique est celle de 
l’autonomie collective, et que cela ne s’improvise pas.  
La sociabilité est essentielle et il faut du temps pour la 
construire. Un groupe se construit en partageant des temps 
communs, que ce soit à travers les repas, les rires, etc.  
Ces temps contribuent à la qualité du débat démocratique. 



Cela signifie qu’il ne faut pas seulement considérer la 
délibération, mais aussi les temps informels pour laisser 
la possibilité à la réflexion collective de se construire. 
Individuellement, cela exige aussi de l’entraînement. Certes,  
les citoyens athéniens pouvaient être tirés au sort, cependant, 
ils avaient bien d’autres occasions de se coordonner et 
d’exercer leur jugement critique au travers d’événements 
collectifs. Ils étaient beaucoup plus entraînés que nous  
sur ce plan.

Ce que j’entends par entraînement, c’est la possibilité, au sein 
de multiples activités quotidiennes, d’exercer son jugement 
critique en tant que citoyen. Par exemple, pour se rendre au 
théâtre, les citoyens d’Athènes étaient rémunérés. Cette activité 
était considérée comme faisant partie de la citoyenneté – et je 
pense qu’il est important de comprendre ce que cela implique. 
Bien sûr, on pourrait souligner que les Athéniens disposaient 
de plus de temps que nous pour ce genre d’activités puisque, 
même si la plupart travaillaient, ils avaient aussi en général des 
esclaves qui pouvaient se charger des tâches quotidiennes. 
Toutefois, je pense que la participation citoyenne dans  
une démocratie n’est pas un luxe, et le fait qu’elle ait été 
rémunérée à Athènes, y compris sous ses formes « festives »,  
le montre bien.

Comment éviter, selon vous, les écueils 
que nous avons produits jusqu’ici ?

Participer à la décision publique demande du temps et de 
l’investissement. Dans le cas de la Convention citoyenne sur 
la fin de vie, les participants devaient par exemple se faire un 
avis sur la pratique actuelle de la sédation profonde et continue 
jusqu’au décès. Certains ont alors tenu à organiser, de leur 
propre initiative, des visites dans des hôpitaux et dans des 
services de réanimation afin de pouvoir se rendre compte de 
ce que cela signifiait concrètement. Je dirais qu’il est parfois 
difficile d’avoir une réflexion abstraite sur certains enjeux. 
Pour comprendre une question comme la fin de vie, il faut 
pouvoir se représenter l’impact que cela aura sur les familles, 
quelque chose qui relève de l’intime. L’entraînement, lui, peut 
aider à gagner en expérience et à la mettre en commun avec 
les autres, de sorte que le groupe développe peu à peu son 
discernement.

Bien entendu, il n’est pas toujours possible de prendre des 
décisions collectives, en particulier dans des cas d’urgence. Les 
citoyens de l’Athènes classique en étaient aussi conscients, et 
il était possible que certains stratèges militaires ou diplomates 
doivent décider en l’absence de consultation. Cependant, leurs 
agissements étaient scrutés de près et ils devaient rendre des 
comptes pour les décisions prises en autonomie. Et c’est le 
bon raisonnement à avoir, selon moi. À savoir qu’il nous faut 
reconnaître que toute forme de délégation en démocratie est 
un pis-aller.

La thèse de Chloé Santoro, en attendant sa publication,  
est consultable ici : https://theses.fr/s210467

■



 202511, place Marcelin-Berthelot – 75005 Paris
www.college-de-france.fr

ENTRETIEN

Chloé SANTORO

Photo de couverture : Patrick Imbert © Collège de France


