ENTRETIEN

Chloé
Santoro

LA
« En démocratie, toute
forme de délégation
du pouvoir est un pis-aller »

Les citoyens peuvent-ils prendre des décisions importantes sans

avoir recours systématiquement a des représentants politiques ?

En s'appuyant sur 'exemple du fonctionnement de la démocratie
athénienne, la philosophe Chloé Santoro trace les contours d'un régime
démocratique fondé sur une citoyenneté active et délibérative. Elle
décrit ainsi une architecture institutionnelle capable de produire de
I'intelligence collective, a travers les processus décisionnels, mais
aussi les pratiques de sociabilité ou la formation du jugement critique.

Chloé Santoro, chercheuse au sein de la chaire délibération du
Laboratoire interdisciplinaire d’étude du politique Hannah Arendt
(LIPHA), a l'université Paris-Est-Créteil, et chercheuse associée au
laboratoire Logiques de l'agir a Besangon, est lauréate 2025 du prix
du College de France pour les jeunes chercheuses et les jeunes
chercheurs.

Elle donnera une conférence intitulée « Athénes : la démocratie comme
institution de l'intelligence collective » au Collége de France,
le 10 décembre 2025 a 18 heures.

COLLEGE
DE FRANCE
1530 2025




Chloe SANTO RO Quelles conclusions tirez-vous de vos travaux ?

Propos recueillis par Emmanuelle Picaud. Un des premiers constats de ce travail, c'est I'étrangeté

Vous dites que nos démocraties font
face a un paradoxe. Pourquoi ?

Dans nos régimes représentatifs, le peuple est souverain,
mais il n'exerce paradoxalement sa souveraineté qu'en
désignant un représentant qui décidera a sa place. C'est,
selon moi, cette conception paradoxale de la démocratie
qui explique en partie la profonde crise de Iégitimité a
laguelle nous assistons aujourd’hui. Les aspirations a des
formes plus intégrées et plus authentiques de démocratie
sont fortes, néanmoins, a I'exception du cas suisse,

les électeurs ne sont que trés peu consultés dans nos
régimes actuels. lls n'interviennent que sur des décisions
mineures. Deux arguments, rarement remis en question,
permettent de le justifier : d'une part, les citoyens
ordinaires sont jugés incompétents pour gouverner,

et d'autre part, le grand nombre est considéré comme

un handicap. Or, il existe un précédent ou ces deux
présupposés ont été démentis : la démocratie athénienne
antique.

Je me suis, en effet, intéressée a Athénes parce

que je voulais comprendre s'il était possible que des
citoyens ordinaires puissent prendre des décisions
importantes sans s’en remettre a des représentants
politiques. Mes principales questions concernaient
I'intelligence collective : qu'est-ce que c'est ? Est-ce que
cela existe vraiment ? Comment la construit-on, avec
quelles pratiques sociales et quelles institutions ? Ce
gu'il m’intéressait de comprendre, c’était le « modele
épistémique » de la démocratie athénienne, c’est-a-
dire comment, a I'époque d’Athénes, les savoirs, les
compétences et les capacités des citoyens étaient
organisés et utilisés pour participer a la vie politique.

du régime athénien par rapport a nos cadres de pensée et
pratiques politiques. Par exemple, a Athénes, les décisions
se prenaient selon une logique qui se révele contre-intuitive
au sein de nos régimes représentatifs : plus une décision
était importante, plus les Athéniens estimaient qu'il fallait de
monde pour la prendre. Cette corrélation entre la gravité de
la décision et le nombre de décideurs, c'est ce qui fait selon
moi I'essence d'une vision « radicale » de la démocratie.

Dans mon travail, jessaie de poser les jalons d’'une
démocratie que je nomme radicale, et qui se veut opposée
a la démocratie représentative. Sila démocratie radicale
existe déja comme concept, je suis en désaccord avec la
fagon dont elle a été pensée comme un type d'organisation
naturelle. Au contraire, Athénes nous montre que la
souveraineté populaire n'a pas seulement besoin de
s'exprimer. Elle doit étre construite, sur le temps long,

par des institutions plutét complexes. Je développe par
conséquent un concept original de démocratie radicale,
centré sur la question de l'apprentissage.

Ce choix a aussi été motivé, selon vous, car les
sources philosophiques dont nous disposons
a I'heure actuelle sont biaisées...

Méme si je suis philosophe de formation, je me suis trés peu
appuyée sur les théories philosophiques de la démocratie,
pour plusieurs raisons. Tout d’abord, I'historiographie a
beaucoup progressé ces derniéres années. Certaines
théories de la démocratie, que je qualifierai « d'élitistes »,
ont perdu du terrain grace aux avancées dans cette
discipline. Par exemple, la lecture décliniste de la
participation athénienne a partir de la deuxiéme période
démocratique a Athénes, qui prévalait il y a encore

trente ans, ne tient plus aujourd’hui auprés des historiens.
La théorie politique n'a pas encore complétement intégré
ces évolutions. C'était un objectif de ma thése : que le
mélange de radicalité et de pragmatisme qui caractérise
ce régime soit a la fois mieux compris et davantage pris
au sérieux.



De plus, certains textes philosophiques ont été
relativement mieux conservés que d’autres sources.

Je pense en particulier a des textes comme ceux de
Platon ou d'Aristote, dont nos théories philosophiques
sont imprégnées. Or, d’'un point de vue historique, la vision
que portent ces textes classiques est décalée. Platon,
par exemple, défend un modele élitiste selon lequel celui
qui prend la décision politique doit étre soigneusement
choisi pour ses caractéristiques personnelles et disposer
de solides compétences pour gouverner. C'est paradoxal,
pourtant, ce modele est beaucoup plus compatible avec
I'idéologie technocratique qui sous-tend nos institutions
représentatives contemporaines qu'avec l'idéologie
dominante et les institutions de son époque.

Concrétement, comment les Athéniens gouvernaient-ils ?

D'une part, ils s’en remettaient au vote de milliers de
citoyens présents a 'Assemblée, plutét qu’a un représentant,
pour prendre les décisions d'importance sur le plan
politique. D’autre part, le gouvernement athénien reposait
massivement sur le tirage au sort de citoyens ordinaires,

qui étaient des milliers chaque année a se consacrer a leur
cité, préparant les séances de Assemblée ou jugeant les
procés, pour une centaine délus seulement. Le tirage au
sort est un mode de sélection que nous recommengons

a expérimenter aujourd’hui, qui reste encore marginalisé

par rapport aux espaces de décision, alors que c'est une
fagon de favoriser non seulement une certaine diversite
sociale, mais aussi cognitive. A Athénes, les tirages au sort
s'effectuaient selon le systéme clisthénien, c'est-a-dire selon
une répartition assez complexe de la population dans des

« tribus », au sein desquelles des citoyens issus de différents
types de territoires étaient mélangés. C'est une particularité
qui reste trés mal connue du grand public aujourd’hui alors
qu'elle jouait un réle fondamental, en assurant un brassage
constant de la population civique et en établissant des liens
de confiance par-dela les appartenances sociales.

Vous avez effectué une immersion au sein de la
Convention citoyenne pour la fin de vie. Pourquoi ?

La société athénienne antique reste trés différente de la nbtre,
et nos sources sont parcellaires. Méme si 'historiographie

a beaucoup progressé sur la connaissance des institutions
politiques, il subsiste des zones d'ombre sur la fagon dont
s'organisait au jour le jour la démocratie athénienne, faute

de description exhaustive dans les textes anciens.

Par exemple, nous avons une visibilité restreinte sur

la fagon dont les délibérations se déroulaient, ou sur le sens
de certaines réformes.

Il fallait donc que je puisse confronter certaines de mes
hypothéses a une assemblée en cours d'exercice, réfléchir

par analogie. La Convention citoyenne sur la fin de vie (CCFV),
qui a réuni cent quatre-vingt-quatre citoyens et citoyennes
frangais ordinaires pendant neuf week-ends, entre 2022 et
2023, pour délibérer sur le sujet du cadre légal de la fin de vie,
se prétait a cette observation. Comme a Athénes, les citoyens
avaient été tirés au sort pour participer a cette expérience.

Je voulais comprendre ce que cela changeait par rapport a
d'autres modes de sélection. Je me suis aussi intéressée a la
facon dont les mécanismes de la sociabilité influencent les
individus au cours des délibérations et au moment du vote.
Mon immersion au sein de la CCFV m’a ainsi permis d'observer
comment des relations se construisaient entre les votants,
comment ils accordaient ou retiraient leur confiance aux uns
et aux autres. Cette dimension affective de la fagon dont nous
faisons la démocratie, ou, pour le dire plus simplement, la fagon
dont l'intelligence collective se construit avec le coeur, c'est ce
qui m'échappait au sujet d’Athénes... J'avais besoin de pouvoir
l'observer de beaucoup plus prés.

Comment devient-on, en fin de compte,
un citoyen éclairé et autonome ?

Je dirais que la vraie question démocratique est celle de
l'autonomie collective, et que cela ne s'improvise pas.

La sociabilité est essentielle et il faut du temps pour la
construire. Un groupe se construit en partageant des temps
communs, que ce soit a travers les repas, les rires, etc.

Ces temps contribuent a la qualité du débat démocratique.



Cela signifie qu'il ne faut pas seulement considérer la
délibération, mais aussi les temps informels pour laisser

la possibilité a la réflexion collective de se construire.
Individuellement, cela exige aussi de I'entrainement. Certes,
les citoyens athéniens pouvaient étre tirés au sort, cependant,
ils avaient bien d'autres occasions de se coordonner et
d'exercer leur jugement critique au travers d'événements
collectifs. lls étaient beaucoup plus entrainés que nous

sur ce plan.

Ce que j'entends par entrainement, c’est la possibilité, au sein
de multiples activités quotidiennes, d’exercer son jugement
critique en tant que citoyen. Par exemple, pour se rendre au
théatre, les citoyens dAthénes étaient rémunérés. Cette activité
était considérée comme faisant partie de la citoyenneté — et je
pense qu'il est important de comprendre ce que cela implique.
Bien sdr, on pourrait souligner que les Athéniens disposaient
de plus de temps que nous pour ce genre d’activités puisque,
méme si la plupart travaillaient, ils avaient aussi en général des
esclaves qui pouvaient se charger des taches quotidiennes.
Toutefois, je pense que la participation citoyenne dans

une démocratie n'est pas un luxe, et le fait quelle ait été
rémunérée a Athénes, y compris sous ses formes « festives »,
le montre bien.

Comment éviter, selon vous, les écueils
que nous avons produits jusqu’ici ?

Participer a la décision publique demande du temps et de
I'investissement. Dans le cas de la Convention citoyenne sur
la fin de vie, les participants devaient par exemple se faire un
avis sur la pratique actuelle de la sédation profonde et continue
jusqu’au déces. Certains ont alors tenu a organiser, de leur
propre initiative, des visites dans des hopitaux et dans des
services de réanimation afin de pouvoir se rendre compte de
ce que cela signifiait concrétement. Je dirais qu'il est parfois
difficile d'avoir une réflexion abstraite sur certains enjeux.
Pour comprendre une question comme la fin de vie, il faut
pouvoir se représenter I'impact que cela aura sur les familles,
quelque chose qui reléve de l'intime. L'entrainement, lui, peut
aider a gagner en expérience et a la mettre en commun avec
les autres, de sorte que le groupe développe peu a peu son
discernement.

Bien entendu, il n'est pas toujours possible de prendre des
décisions collectives, en particulier dans des cas d’urgence. Les
citoyens de IAthénes classique en étaient aussi conscients, et

il était possible que certains strateges militaires ou diplomates
doivent décider en I'absence de consultation. Cependant, leurs
agissements étaient scrutés de pres et ils devaient rendre des
comptes pour les décisions prises en autonomie. Et c’est le

bon raisonnement a avoir, selon moi. A savoir qu'il nous faut
reconnaitre que toute forme de délégation en démocratie est
un pis-aller.

La theése de Chloé Santoro, en attendant sa publication,
est consultable ici : https://theses.fr/s210467




ENTRETIEN

Chloé SANTORO

Photo de couverture : Patrick Imbert © Collége de France

COLLEGE : :
DE FRANCE 11, place Marcelin-Berthelot — 75005 Paris 2025
www.college-de-france.fr

1530




