
 

 « Être libre,  
c’est aussi réfléchir  
à ce qui nous rend libres »
Auteure albanaise et professeure de politique et de philosophie  
à la London School of Economics, Lea Ypi explique comment 
notre société capitaliste a contribué à façonner une idée faussée 
de la liberté. Dans ses travaux, elle essaie de refonder une 
théorie politique qui serait davantage en adéquation avec  
la liberté pensée par les Lumières.
Elle est invitée pour l’année 2025-2026 sur la chaire annuelle 
L’invention de l’Europe par les langues et les cultures, chaire 
créée en partenariat avec le ministère de la Culture.

Sa leçon inaugurale intitulée « L’idée de socialisme moral » aura lieu  
le jeudi 12 février 2026.
Ses enseignements seront disponibles sur www.college-de-france.fr

2025

Lea  
YPI

ENTRETIEN



Vous  parlez de « désenchantement du 
monde ». Qu’entendez-vous par là ?

Lea Ypi : J’ai vécu dans l’Albanie communiste jusque dans 
les années 1990. J’ai vu arriver le capitalisme juste après 
l’effondrement du régime totalitaire de la République populaire 
socialiste. Pour beaucoup d’entre nous, cette période a été 
vécue comme un moment de liberté. Nous pouvions désormais 
nous exprimer dans les urnes et voyager. Cette nouvelle forme 
de vie a inspiré un immense espoir, et beaucoup d’Albanais ont 
choisi d’émigrer pour en profiter.

Paradoxalement, ce moment d’effervescence et d’ouverture 
sur le monde s’est aussi accompagné d’une forme de 
désenchantement dans la mesure où les promesses du 
capitalisme d’accéder à la pleine liberté ne se sont pas 
matérialisées. Certes, les anciennes formes d’oppression se 
sont arrêtées, mais de nouvelles ont émergé. Les mouvements 
migratoires vers l’Italie ont, par exemple, été suivis de réactions 
xénophobes et racistes. Autre exemple : pendant l’Albanie 
communiste, la culture était censurée, toutefois, elle était 
accessible à tous sans contrepartie financière. Dans nos 
sociétés capitalistes, l’accès à la culture est soumis à un coût, 
qui devient lui-même un facteur d’exclusion.

Ce désenchantement vient donc de cette prise de conscience : 
une société où tout se marchande transforme des relations 
autrefois fondées sur l’entraide, comme la garde des enfants 
ou la solidarité entre voisins, en transactions économiques. Ce 
passage d’un horizon collectif à une logique de marché produit 
un sentiment profond de perte, comme si l’ouverture au monde 
s’accompagnait paradoxalement d’un appauvrissement de nos 
liens humains et de nos idéaux.

Dans vos travaux, vous avez tour à tour recours à la réflexion 
philosophique et à la narration autobiographique. Dans quel but ?

Philosophie et littérature sont des moyens complémentaires 
d’exprimer l’impact des idées sur les individus. Avec la 
philosophie, il est possible d’expliquer l’histoire avec un 
grand H. Il existe aussi la « micro-histoire », celle qui est 
portée à travers les récits et le vécu des gens. Selon moi, les 
deux se complètent dans la mesure où la littérature est une 
façon de voir les effets de la macro-histoire sur les récits de 
vie personnels. La littérature est un formidable vecteur pour 
raconter ces micro-histoires, car elle permet non seulement 
de générer de l’empathie, mais aussi de comprendre le conflit 
entre des idées complexes et la vie des individus.

Vous essayez de redonner un sens au socialisme 
politique à travers le concept de « socialisme 
moral ». Que voulez-vous dire ?

J’utilise le terme de « socialisme moral » en opposition à 
d’autres formes de socialisme qui ont été conceptualisées 
au cours du XXe siècle. Je pense en particulier au socialisme 
d’État qui a été appliqué dans les régimes communistes 
d’Europe de l’Est, ou encore au socialisme démocratique qui a 
vu le jour dans les pays occidentaux à partir des années 1920. 
Le premier mouvement s’est concrétisé sous la forme d’un 
régime non démocratique, où toute forme d’opposition 
politique était censurée. Le second a perdu en influence à 
partir des années 1980-1990 et l’arrivée de la doctrine de 
la non-régulation des marchés et de la libre circulation des 
biens. En restant principalement focalisé sur la réforme de 
l’État-nation, il n’a pas réussi à s’adapter aux pressions de la 
mondialisation, qui dépassaient largement le cadre national et 
exigeaient des réponses politiques égalitaires à une échelle 
transnationale.

C’est à partir de là que le libéralisme a effectué un tournant 
et qu’il a conquis la plupart des domaines de notre société : 
les marchés, ainsi que les écoles et les universités, pour ne 
citer qu’elles. C’est, selon moi, à partir de ce basculement que 
nous sommes entrés dans une vision où la politique n’a plus 
servi à réguler les marchés, mais seulement à leur offrir les 
conditions nécessaires pour poursuivre plus efficacement et 

Lea YPI
Propos recueillis par Emmanuelle Picaud,  
journaliste scientifique.



avec plus de cohérence la logique du profit. C’est le moment où 
notre politique a cessé de défendre des valeurs, à l’exception 
de celles du libre marché capitaliste. Mon idée est justement 
de dire que nous ne pouvons pas rester sur une vision politique 
où la question morale serait absente. En somme, je prône une 
forme de socialisme avec un retour aux valeurs en politique.

Vous expliquez que la liberté est issue d’un apprentissage 
collectif et ne peut se comprendre qu’en relation avec les 
autres. Pensez-vous que nos sociétés libérales soient prêtes 
à sacrifier leur liberté au profit de celle des autres ?

Dans notre conception libérale, la liberté est entendue 
au niveau de choix individuel. Ce n’est pas une liberté qui 
s’interroge sur les conditions de ce choix. La liberté, ce n’est 
pas seulement choisir un repas, un achat ou une destination. 
Être libre, c’est aussi réfléchir à ce qui me rend libre.

En tant qu’être humain, je peux choisir de faire une grève de la 
faim pour défendre une cause qui me tient à cœur. Selon Kant, 
c’est cela, la véritable liberté, celle que nous défendons sur le 
plan moral. Or, dans une société libérale, nous ne nous posons 
plus la question de la justification de nos choix, le capitalisme 
nous rend incapables de nous poser ces questions. Nous 
sommes submergés de faux choix qui nous donnent une illusion 
d’autonomie. Ces pseudo-choix sont régis par la publicité et les 
algorithmes. C’est avant tout le marché qui nous les impose.

Vous avez récemment travaillé sur le concept 
de dignité humaine lié aux migrations. Qu’avez-
vous appris au travers de vos recherches ?

Dans nos sociétés libérales, on nous dit que les migrants 
choisissent de migrer. En réalité, ce sont plutôt les conditions 
politiques et économiques qui forcent les gens à partir. Les 
frontières sont ouvertes pour les riches, en revanche fermées 
pour les pauvres : il suffit de comparer la citoyenneté obtenue 
par investissement à la situation de ceux qui fuient les crises. 
On peut rétorquer que ceux qui décident d’émigrer n’ont qu’à 
rester dans leur pays, se défendre et travailler à bâtir un 
meilleur avenir. D’ailleurs, le plus dur dans le capitalisme et le 
travail, c’est que, bien souvent, on dit au travailleur qui a été 
licencié qu’il a le choix, que cela dépend de lui.  

Cette liberté vaut seulement pour certaines élites au sein d’une 
société capitaliste. 

Or, la dignité est étroitement liée à la liberté de choix sur le plan 
moral dans la mesure, où sans elle, il n’est pas possible de se 
sentir digne. Et, notre monde ne permet pas de réfléchir à la 
dignité comme celle liée au travail, les conditions ne permettant 
pas aux travailleurs migrants de faire les choix moraux qu’ils 
souhaiteraient faire. La dignité humaine oblige à dépasser 
les catégories juridiques qui réduisent les personnes à leur 
statut administratif. Cependant, les trajectoires migratoires 
révèlent les contradictions des États qui proclament l’égalité 
tout en restreignant la mobilité selon le lieu de naissance. Il 
n’y a pas que les individus qui subissent des injustices dans 
le capitalisme. Les États eux-mêmes ne sont pas tous égaux. 
Ils n’empruntent pas tous dans les mêmes conditions sur les 
marchés, ne disposent pas des mêmes richesses… et leurs 
choix politiques s’en ressentent. Réfléchir à la dignité implique, 
par conséquent, de considérer les structures globales, à savoir 
économiques, politiques et historiques, qui façonnent les 
mouvements migratoires.

Que manque-t-il à la liberté pour lui 
redonner du sens, aujourd’hui ?

Ce qui me semble important pour retrouver du sens, c’est de 
revoir le narratif politique auquel nous sommes habitués. Force 
est de constater que c’est surtout les partis européens de 
droite qui offrent un récit alternatif au capitalisme. La gauche 
limite sa réponse à un compromis avec celui-ci sans réfléchir 
à une véritable alternative au système. Même lorsque des 
réponses plus radicales existent, elles restent limitées au cadre 
de l’État-nation. C’est peut-être plus difficile pour la gauche que 
pour la droite de se doter d’un tel récit, car cette dernière puise 
avant tout dans le passé pour construire son discours.

Sur le plan individuel, il existe aussi des leviers. En tant que 
citoyens, nous devons nous poser la question de ce qui motive 
nos choix et nos actions et les mécanismes politiques par 
lesquels ces idées sont répercutées dans la sphère publique. La 
question du choix politique que nous faisons est fondamentale. 
Les partis politiques sont devenus des machines électorales qui 
ne se posent plus la question de leur fonction démocratique. 



Nous devons nous demander si nos représentants politiques 
incarnent les choix moraux auxquels nous adhérons. Il y a 
certains mouvements citoyens qui m’inspirent, à l’instar de 
ceux qui défendent les migrants, car leurs initiatives refusent 
de céder à une vision identitaire de la politique et ils essaient 
de construire un récit alternatif, où la migration est davantage 
perçue comme un problème d’injustice mondiale, plutôt que 
comme une question d’appartenance à un État-nation.

Comment, selon vous, réenchanter l’Europe aujourd’hui et, 
à travers elle, cette idée de liberté qui vous est si chère ?

Il faut retourner à l’héritage des Lumières, c’est-à-dire à 
la critique de l’autoritarisme et du pouvoir sous toutes ses 
formes, et à l’ambition d’un universalisme réellement inclusif. 
Afin d’éviter les dérives, nous devons repenser les institutions 
européennes pour qu’elles protègent véritablement les valeurs 
qu’elles proclament : la liberté, l’égalité et la solidarité. L’Europe 
repose sur des idées nées d’une histoire conflictuelle, mais 
également émancipatrice. Pour la réenchanter, il faut réaffirmer 
politiquement ses valeurs, retourner à l’esprit socialiste, fédéral 
et cosmopolite du Manifeste de Ventotene [un texte précurseur 
de l’idée de fédéralisme européen écrit en juin 1941, NDLR]. En 
somme, imaginer des formes de coopération qui répondent aux 
injustices économiques et politiques globales.

■

Un seul coup et tout s'écroule,  
extrait du livre Histoire des deux 
carrés : conte suprématiste en 
six figures, El Lissitzky, 1922.



 202511, place Marcelin-Berthelot – 75005 Paris
www.college-de-france.fr

ENTRETIEN

Lea  
YPI

Photo de couverture : Sabine Vielmo, London School of Economics and Political Science


