Annuaire
du College de France

122¢ année

Résumé des cours et travaux

4 COLLEGE
¥/ DE FRANCE
1530




MONDES FRANCOPHONES*
(CHAIRE ANNUELLE 2020-2021)

Yadh Ben Achour

Ancien doyen de la faculté des sciences juridiques de Tunis,
membre du Comité des droits de 'Homme des Nations unies,
professeur invité au Collége de France

Cette chaire était initialement prévue en 2019-2020, mais a été repoussée d'un an
pour cause de pandémie a la Covid-19 et de confinement. La série de cours « Les
révolutions dans la pensée et dans I'histoire des faits » est disponible, en audio et
vidéo, sur le site internet du Collége de France (https://www.college-de-france.fr/
agenda/cours/les-revolutions-dans-la-pensee-et-dans-histoire-des-faits), ainsi que le
colloque « Qu'est-ce qu'une révolution politique? » (https://www.college-de-france.
fr/agenda/colloque/qu-est-ce-qu-une-revolution-politique). La lecon inaugurale « La
révolution, une espérance », prononcée le 4 novembre 2021, est également
disponible en audio et vidéo (https://www.college-de-france.fr/agenda/lecon-
inaugurale/la-revolution-une-esperance/la-revolution-une-esperance). Celle-ci a fait
I'objet d'une publication : Y. Ben Achour, La Révolution, une espérance, Paris,
College de France, coll. « Lecons inaugurales », n° 305, 2022, https://books.
openedition.org/cdf/13217.

* Chaire créée en partenariat avec I’ Agence universitaire de la Francophonie.

Y. Ben Achour, « Mondes francophones », Annuaire du Collége de France. Résumé des cours et travaux, 122¢ année :
2021-2022, 2025, p. 587-606, https://journals.openedition.org/annuaire-cdf/20624.


https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/les-revolutions-dans-la-pensee-et-dans-histoire-des-fa
https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/les-revolutions-dans-la-pensee-et-dans-histoire-des-fa
https://www.college-de-france.fr/agenda/colloque/qu-est-ce-qu-une-revolution-politique
https://www.college-de-france.fr/agenda/colloque/qu-est-ce-qu-une-revolution-politique
https://www.college-de-france.fr/agenda/lecon-inaugurale/la-revolution-une-esperance/la-revolution-u
https://www.college-de-france.fr/agenda/lecon-inaugurale/la-revolution-une-esperance/la-revolution-u
https://books.openedition.org/cdf/13217
https://books.openedition.org/cdf/13217

588 YADH BEN ACHOUR

ENSEIGNEMENT

COURS - LES REVOLUTIONS DANS LA PENSEE
ET DANS L'HISTOIRE DES FAITS

Le phénomene révolutionnaire s’inscrit dans le double registre des événements his-
toriques et sociaux, mais également dans I'histoire de la pensée. Il prend alors la forme
d’idéaux, de « projets révolutionnaires », d’utopies ou d’interprétations rétrospec-
tives, en vue de donner sens au phénomeéne ou le comprendre, sur le plan des philo-
sophies de I'histoire, du droit ou de la politique. Ce va-et-vient incessant entre la pensée
et 'expérience historique constitue la trame de 'ensemble des huit conférences.

Cours 1 et 2 - Révolution : histoire, concept et interprétation

Les deux premiéres legons ont été consacrées a la question du passage des situations
historiques au concept de « révolution » et la relation entre conscience, interpréta-
tion et philosophie des révolutions d’un c6té et expérience des révolutions de I'autre.
Un examen particulier a été réservé a la théorie des révolutions a travers leurs types et
leurs causes.

Si le concept est 'outil premier de la pensée qui nous permet de nous orienter dans
I'univers, s’il est la boussole que nous confectionnons nous-méme, en tant que sujet
pensant, pour édifier notre systeme de pensée, la difficulté en sciences sociales, c’est
que les concepts ne font pas 'objet d’un accord, encore moins d’une unanimité entre
les « concepteurs ». En effet, les différents spécialistes et savants en sciences sociales
élaborent leurs propres outils de travail, notamment leurs concepts, chacun selon son
propre choix et sa propre décision. Ces choix et ces décisions dépendent évidemment
de 'environnement du chercheur, c’est-a-dire de sa propre expérience, de ses travaux
antécédents, de son objectif, parfois voilé, de ses tendances politiques etc. Le résultat
est que le concept devient une matitre fluide et souvent méme obscure, comme dans
toutes les « sciences citoyennes », comme la science politique, la sociologie politique,
ou la philosophie de Ihistoire ou du droit. Le concept de « révolution » n’échappe
pas 4 la regle.

En effet, ne serait-ce qu’a cause de son imbrication inévitable 2 la fois dans le
champ scientifique et dans celui de 'opinion, le concept de « révolution » ne peut
pas étre vu ou compris avec indifférence ou neutralité philosophique, politique ou
morale. Dans notre domaine, la neutralité n’existe pas, ni d’ailleurs ce que nous appe-
lons communément « I'objectivité ». Chaque auteur, chaque chercheur, mais sur-
tout chaque lecteur va vibrer dans un sens ou un autre, pour la révolution qui
Iintéresse. Et c’est ainsi que « révolution » va devenir un champ de compétition.
Chaque protagoniste aimerait entrer dans ce champ compétitif et, si possible, gagner
Ioscar. Lorsque la révolution tunisienne a éclaté entre les années 2010 et 2011, nous
nous sommes tous engouffrés dans ce champ de courses, les uns prétendant que



MONDES FRANCOPHONES 589

¢’était un non-événement, un feu de paille, un phénomene qui ne méritait pas le nom
de révolution, alors que d’autres ont développé tous les arguments contraires.

Un nécessaire parcours a donc été entamé autour de la genése du concept, ses théo-
ries, sa portée, ses notions voisines, ainsi que les expériences historiques 4 'origine du
concept de « révolution ». A Pissue de ce parcours, certaines conclusions peuvent
étre tirées.

La premitre est que les situations historiques précédent le concept et le font émer-
ger. C’est a partir des événements réels, comme ceux de la révolution anglaise ou de la
Révolution frangaise que les observateurs (écrivains, mémorialistes, journalistes,
juristes, diplomates, fonctionnaires, artistes) construisent le concept et le mot qui le
soutiennent. Nous passons, dans ce cas, de I’histoire 4 la pensée.

Mais le concept lui-méme va devenir un déterminant historique pour les révolu-
tions 4 venir. L’idée de révolution, tirée 4 partir de certaines expériences particulieres,
va devenir un canevas intellectuel pour comprendre (ou mal comprendre), ou juger
les révolutions postérieures 2 ces expériences particuli¢res. I y a toujours une toile de
fond inévitable aussi bien dans I’esprit savant que dans Iesprit commun. Les expé-
riences révolutionnaires vont, en quelque sorte, produire « une envie » de faire des
révolutions, de changer le monde environnant en suivant des modeles.

Ces situations historiques, enracinées dans un certain temps, n’excluent pas le fait
qu’elles aient pu étre précédées d’expériences analogues, mais qui seraient passées
« inapergues ». Le phénomene de « révolution politique », tel que 'ont formulé ses
découvreurs, a existé depuis I’ Antiquité la plus éloignée. Mais il n’a pas été « appré-
hendé », dans son contexte, par manque de concept.

Pour les raisons sus-indiquées, le concept de « révolution » n’est pas figé, parce
qu’il ne peut pas I'étre. Tout d’abord, I’historiographie se déchire lorsqu’il s’agit de
donner sens 4 un événement révolutionnaire spécifique. Comment comprendre les
insurrections du 2 décembre 1851 en France, par lesquelles certaines communes réa-
gissaient contre le coup d’Erat? Etait-ce une jacquerie? Un mouvement de défense
du régime républicain? Le rejet du coup d’Etat? Par ailleurs, le concept, issu de cer-
taines expériences, évolue nécessairement avec I'apparition et le développement
d’autres expériences.

Enfin, Iidée de révolution se trouve toujours confrontée a I'indétermination de
Ihistoire. C’est probablement a cause de cette indétermination qu’il peut exister des
générations de théories des révolutions, comme le rappellent judicieusement James
De Fronzo ou Jack Goldstone.

Par conséquent, le concept et le mot de révolution s’enrichissent, se démultiplient,
se dilatent, se rétrécissent, se fragmentent en traversant I'histoire. Il serait présomp-
tueux de s’arréter 3 un sens unique de la révolution, dans la mesure ot cette derniére
non seulement dépend des circonstances locales et internationales qui 'entourent,
mais que ses origines, son contenu, sa portée, ses conséquences ne peuvent obéir a un
standard déterminé, encore moins 2 un déterminisme historique.



590 YADH BEN ACHOUR

Une définition doit étre compréhensive et englober, malgré leurs différences, le
maximum d’expériences possibles. Un exemple de faible compréhensivité nous est
fourni par la définition de Charles Tilly qui définit une révolution comme étant un
transfert par la force du pouvoir d’Erat, au cours duquel deux blocs rivaux distincts
au moins ont avancé des prétentions incompatibles 4 le contrdler et 'importante
fraction de la population soumise 4 la juridiction de cet Ertat s’est ralliée aux préten-
tions de chaque bloc. Autrement dit, pour qu’il y ait révolution, il faudrait, premie-
rement, une période de « souverainetés multiples » entre deux ou plusieurs blocs
politiques, deuxi¢émement, des prétentions a vouloir controler 'Etat, troisi¢mement,
un soutien populaire significatif au profit de chaque bloc, quatriemement, une inca-
pacité de ’Etat de réprimer le groupe oppositionnel, enfin, un transfert du pouvoir
de PEtat par la force. Cette définition correspond évidemment & plusieurs expé-
riences révolutionnaires vécues en Europe, comme la révolution des Pays-Bas, les
révolutions ibériques du xv¢ au xv111° siécle, les révolutions dans les Balkans et dans
les iles Britanniques, les révolutions en France ou en Russie. Cependant, elle n’est pas
compréhensive. Pour une premicére raison : dans les révolutions, le transfert du pou-
voir de ’Etat n’a pas toujours lieu par la force puisque certaines révolutions peuvent
avoir un caractere pacifique. Une deuxieme raison : I'idée de souverainetés multiples
ne tient pas assez compte des révolutions populaires directes, dites « spontanées »,
comme les révolutions arabes, notamment & partir de 'année 2011.

Il me semble par conséquent que, pour définir une révolution, il faut strictement
s’en tenir aux caractéres communs minimums, aux conditions nécessaires, qui
puissent englober le maximum d’expériences de révolution dans I’histoire, y compris
les derniéres en date. Une révolution implique :

a) une protestation publique massive. Sans revenir au détail de cet élément, rappe-
lons qu’une protestation peut se manifester sous plusieurs formes : elle peut étre
pacifique ou violente, dirigée explicitement ou implicitement contre le régime
en place, mais, dans tous les cas de figure, ce qui la caractérise, c’est sa visibilité
et P'utilisation de I’espace public;

b) la victoire de cette protestation, ce qui veut dire la chute d’un régime politique
avec ses hommes, ses symboles et sa constitution. Une révolution, dans le cas ot
elle n’est pas suivie de la constitution d’un gouvernement révolutionnaire, doit
étre au moins assumée et reconnue par le nouveau pouvoir, méme s’il com-
prend des responsables de 'ancien régime déchu par la révolution;

c) enfin, une révolution est un message, un appel, en fait un rappel de presque les
mémes principes universels de dignité, de justice et de liberté. Cette troisi¢tme
condition révele la portée incontestablement éthique et humaniste de toute
révolution.

Ce dernier point nous conduit au rapport entre violence et révolution.

La violence, est-elle une nécessité de toute révolution? Peut-on affirmer, avec
Arno J. Mayer, que les révolutions sont des furies dévastatrices et qu’il ne peut y



MONDES FRANCOPHONES 591

avoir de révolution sans violence, terreur, iconoclasme ou guerres ? Hannah Arendt
affirmait qu’une révolution est « un moment violent d’expression de la souverai-
neté populaire » et que la guerre et la révolution trouvent leur point de convergence
dans la violence.

Certes, les formes de violence dans les périodes de révolutions se concrétisent par la
répression antirévolutionnaire, la « militance » révolutionnaire, la violence des gou-
vernements révolutionnaires ou issus d’une révolution, la guerre civile et enfin la
guerre internationale. Cependant, si la violence accompagne généralement les révolu-
tions, elle ne fait pas partie nécessairement de sa définition. En effet, I’histoire récente
montre qu’il existe des « révolutions dans la Iégalité » et des révolutions pacifiques.
Tout d’abord, un mouvement révolutionnaire pronant la violence ou la guérilla peut
changer de cap et se transformer en parti légaliste, passant « des armes aux urnes » et
se donnant ainsi 'occasion d’influencer le cours des événements, dans le sens de la
révolution qu’il préconise. L’éthique, sur le plan de la phronesis, et Pobjectif
demeurent les mémes, mais les moyens et les ressources changent radicalement de
cap. Ce fut le cas des Tupamaros (Mouvement de libération nationale-Tupamaros,
MLN-T) en République orientale d’Uruguay.

Par ailleurs, une idéologie révolutionnaire, en se démarquant clairement du sys-
téme économique ou politique environnant, peut accéder au pouvoir par les voies
légales, conformément 2 la Constitution et par les élections. Ainsi, au Chili, Salvador
Allende, représentant la coalition de I'Unité populaire, a accédé au pouvoir par la
voie des élections démocratiques, le 4 septembre 1970. Sa candidature a été ratifide
par le Congres. Evidemment, nous ne pouvons pas, dans cette hypothése, parler de
révolution, au sens strict. Il y manque deux des quatre conditions que nous avons
évoquées précédemment : la protestation généralisée contre le régime et sa chute. La
chute du régime est remplacée par la prise du pouvoir par les voies constitutionnelles
et électorales, comme dans le cas de ’Afrique du Sud. Mais le démarquage idéo-
logique de la « voie chilienne vers le socialisme », par rapport au systtme écono-
mique et social et 'ampleur des réformes initiées par le gouvernement de 'unité
populaire font que, substantiellement, ’hypothese est similaire 2 celle d’une révolu-
tion, « une révolution dans la légalité ».

Cours 3 - Significations

Aujourd’hui, le mot « révolution » renvoie & quatre significations.

1.1l garde tout d’abord sa signification astronomique, celui d’une rotation orbitale
avec retour au point de départ. Une telle révolution est calculable, prévisible sur le
tres long terme.

2. Il désigne également un changement important d’une situation donnée, une
rupture, une transformation profonde. La révolution s’oppose 2 la tradition, dans la
mesure ou elle marque une discontinuité, alors que I'idée de tradition évoque la
continuité des idées, des moeurs et des institutions a travers le temps. La révolution



592

YADH BEN ACHOUR

s’oppose également a 'évolution, dans la mesure ot cette derniere réfere au dévelop-
pement régulier et au changement continu, y compris de la tradition elle-méme. Mais
ce critére est insuffisant. Au-dela, nous constatons une diversité d’especes, englobant
des phénomenes historiques d’'une trés grande variété, appartenant aux domaines
religieux, culturel, économique, artistique ou philosophique. Pour pouvoir compa-

rer, nous ne pouvons comparer que des espéces particulieres de révolutions. L’unité

de 'espece, malgré la diversité des faits, des moyens et des circonstances, permet seule
la comparaison. Par ailleurs, méme a P'intérieur de la catégorie « révolutions poli-
tiques », des sous-catégories existent, également incomparables les unes par rapport
aux autres.

3. « Révolution » peut également se déployer au plan de la pensée. Sous ce jour :

a) elle peut tout d’abord désigner un projet de changement social, celui de faire

la révolution pour atteindre un objectif social précis. Contrairement au cas
précédent, il s’agit ici de prévoir ou méme planifier pour le futur. Le projet
marxiste s’inscrit dans ce cadre;

la méme démarche peut se retrouver au niveau de I'analyse rétrospective
d’une révolution, c’est-3-dire I'analyse qui vient penser une révolution qui a
déja eu lieu. Cest ainsi que Hegel pense que la révolution frangaise s’inscrit
dans le cadre d’un combat entre la pensée des Lumieres, PAufklarung, et le
monde réel, et que cette révolution spirituelle, luttant contre la conscience
naive de la masse et contre les représentants de la foi, enfantera la Révolution
frangaise, considérée par Hegel non pas comme le régne de la liberté absolue,
mais son aveénement. Sauf pour les révolutions spontanées, le fait
révolutionnaire, avant d’éclater, a d’abord été saisi par I’esprit pensant;

c) elle peut prendre la forme de 'utopie. L’utopie, dans son sens philosophique

ou littéraire, ne se distingue pas fondamentalement, pas méme par son inten-
tion, d’un projet de révolution. En effet, une philosophie sociale critique
peut se développer dans la forme littéraire de I'utopie, de la fiction ou du
roman philosophique. II s’agit, de la part d’un auteur, d’offrir au public le
plus large, dans une forme imagée et symbolique, une réflexion théorique,
parfois philosophique, de ce que devrait étre la société idéale, la meilleure des
cités possibles — parce que la plus vertueuse, la plus savante ou la moins
ignorante, ou encore la mieux gouvernée. Comme le projet révolutionnaire,
'utopie est créatrice d’espérance, sauf que son appel a 'action est moins
pressant. Pour cette raison, nous intégrons la littérature des utopies et romans
philosophiques dans I’analyse du phénomene révolutionnaire en tant
qu’ceuvre de Pesprit;

enfin, la pensée sur les révolutions peut aller jusqu’a la mystification, c’est-3-
dire la présentation d’un récit révolutionnaire 4 la fois mystique et mythique
constitutif d’un peuple ou d’une nation, comme celui de Guillaume Tell, le
héros légendaire des récits mystiques constitutifs de la Suisse, condensé dans



MONDES FRANCOPHONES 593

le Livre blanc de Sarnen (1470) ou encore la Gesta Danornm produite par
Saxo Grammaticus sur I’histoire du Danemark.

4. Un quatri¢me sens, purement évaluatif, doit étre considéré. Une révolution est
entendue au sens du progres, de I'innovation, de la libération par rapport 4 quelque
chose qui nous retenait dans un état inférieur et qu’il convient de changer. Lorsque
nous affirmons qu’une découverte est révolutionnaire, que telle technique va révolu-
tionner la médecine, qu’Internet a révolutionné nos modes et nos méthodes de
connaissances, que I'informatique a révolutionné nos moyens de communication et
d’information, ou qu’une révolution a refait le visage d’une société, nous entendons
clairement dire que ces révolutions constituent des progressions. Progression vient de
progres. La révolution sexuelle, les révolutions scientifique, culturelle, artistique,
philosophique ou littéraire sont frappées du sceau de la positivité dans une partie
importante de I'opinion mondiale. Autrement dit, une révolution, y compris les
révolutions sociales, va dans « le bon sens », elle se revendique, elle se mérite, bien
que ce bon sens ne soit pas compris de la méme mani¢re. D’ou, parfois, les polé-
miques passionnées et les querelles véhémentes pour décider si tel événement consti-
tue ou non une révolution.

Passons au temps des révolutions. Il n’est pas homogene. Certaines révolutions se
situent sur les millénaires. Il en est par exemple ainsi des révolutions cognitives ou
agricoles. Ce sont des révolutions en pente tres douce. D’autres se situent sur les
siecles, comme les révolutions scientifiques, culturelles ou religieuses qui sont sou-
vent accompagnées de périodes troubles, de violences et de guerres, et peuvent
prendre des si¢cles pour s’accomplir. Certaines révolutions se comptent en jours,
comme les Trois Glorieuses en France (27, 28 et 29 juillet 1830), ou les 29 jours de la
révolution tunisienne.

Cours 4 - Révolution et religion

Leur point commun consiste & capter le corps et I'esprit individuel, ainsi que le
corps politique, pour les soumettre & leur loi. Mais elles n’appartiennent pas au méme
monde. L’une promet le bonheur sur la seule terre, I'autre, sur la terre et dans le ciel.
La politique et la religion sont dans une relation 2 la fois de distance et de proximité.
Sur la révolution, chacune d’elles construit son récit particulier, mais toutes les deux
produisent des révolutions et sont produites par des révolutions. Elles sont, 4 part
entitre, la cause et I'effet des révolutions. Une religion nouvelle, est, sans conteste,
une révolution dans Ihistoire spirituelle et morale. Les figures prophétiques et
sapientiales sont porteuses et annonciatrices d’une ére spirituelle nouvelle. Mais, sans
conteste également, une religion nouvelle constitue un bouleversement de I'ordre
politique, dans I'immédiat ou 4 terme. Elle est fondatrice d’un ordre politique, nais-
sant ou a naitre.

Cependant, une religion nouvelle et triomphante est condamnée i s’installer dura-
blement dans 'histoire, 4 passer du stade révolutionnaire au stade conservateur, pour



594 YADH BEN ACHOUR

pouvoir persister dans son étre. Elle devient, par la nature des choses, orthodoxie.
Mais en le devenant, et comme tout pouvoir, elle va susciter des phénomenes scis-
sionnistes, que, de son point de vue, elle qualifie d’« hérésies » pour pouvoir les
menacer, les juguler ou les exterminer. Ces hérésies sont, en réalité, de nouvelles reli-
gions dans la religion de Porigine et, partant, des révolutions contre I'orthodoxie
régnante. En un mot, la politique et les révolutions politiques rédent autour du
champ religieux, et la religion tourne constamment autour du monde politique,
conditionne ses révolutions ou en est la cause plus ou moins directe.

Les expériences historiques qui ont servi de trame 2 ce cours se rapportent tout
d’abord aux grandes révolutions occidentales modernes dans leurs contextes reli-
gieux, du siécle d’or néerlandais a la révolution des Patriotes, puis aux révolutions
anglaises de 1649 et 1688-1689, puis 4 la révolution américaine de I'indépendance,
enfin a la Révolution francaise de 1789, son interprétation et ses retours en 1830,
1848 et 1870, ainsi que son expatriation et sa diffusion a travers le monde. Le
contexte islamique a également été considéré, dans la mesure ot I’histoire de 'islam
constitue un véritable laboratoire pour ’analyse des révolutions dans le rapport avec
la religion, depuis la révolution du premier islam, jusqu’aux révolutions turque et
iranienne, en passant par les révolutions a lorigine des hérésies (révolte des
Pénitents, révolutions kharéjites, révolution des Zanjs, révolutions anatoliennes),
contre-orthodoxies et fondations de nouveaux Etats impériaux (révolutions abbas-
side, fatimide, almoravide, almohade), ainsi que les mouvements révolutionnaires
politiques et religieux face aux conquétes coloniales.

Cours 5 et 6 - Qu'est-ce qu’une révolution démocratique ?

Une révolution démocratique consiste, sinon 2 se conformer totalement, du
moins a se rapprocher au maximum de la zorme démocratique et de ses principes.
La norme est ’abstraction du réel se réalisant dans le réel. Elle est a la fois au-dessus
de ’histoire, mais anime I’histoire. La démocratie est une norme, « une idée-force »,
extraite du réel, le dépassant, y revenant sans cesse, I'inspirant, sans jamais s’y retrou-
ver entierement.

Par conséquent, trois conditions méthodologiques fondamentales s’imposent
pour justifier universellement la norme démocratique du point de vue de la philo-
sophie politique : la considérer comme zorme et non comme régime ou systeme; lui
trouver un principe philosophique fondateur; enfin, la retrouver dans la marche de
Ihistoire, lui donner son épaisseur existentielle, en vue de la faire échapper a I'idéa-
lisme. Fonder philosophiquement doit étre impérativement suivi de « débusquer
dans la jungle de I’histoire ». Dans cette jungle, nous découvrirons un principe moral
inspirant et méme animant I’histoire : I'indignation face au scandale. Dans la marche
concrete de Ihistoire, nos souffrances nous conduisent directement a I’éthique de
I'indignation, propulseur des résistances, des révoltes et des révolutions.



MONDES FRANCOPHONES 595

La substance de la norme démocratique se ramene a cinq principes fondamentaux :
la dignité, la liberté, I'égalité, la participation et le régne du droit, non de la pure et
immédiate volonté du gouvernant. Toutes les cultures ou civilisations du monde ont
formulé les principes de la norme démocratique. En examinant les textes fondateurs
ou les traditions orales de chacune d’elles, nous pouvons les retrouver dans les ensei-
gnements écrits ou oraux théologiques, philosophiques ou littéraires. Le Ren des
Entretiens confucéens, cette vertu générale de bienveillance et sa régle d’or : « Ne fais
pas 4 autrui ce que tu ne voudrais pas qu’on te fit », les commandements bibliques, la
Denxiéme Fatiba, la charte de Kurugan Fuga (charte de Manden) de 'Empire du
Mali, sous le régne de 'empereur mandingue Sunyata Keita au x111° siecle, constituent
autant d’expressions particuli¢res d’une norme démocratique.

La question fondamentale est de savoir au nom de quoi préférer la démocratie a la
dictature,  I'aristocratie, a I'oligarchie, 4 la monarchie de droit divin ou au régime
théocratique? Comment, sur le plan philosophique, légitimer la norme démocra-
tique et la considérer comme supérieure aux autres modeles d’organisation poli-
tique? Comment transformer notre senti en démonstration ?

La réponse a cette question dérive, & mon sens, du principe de non-souffrance.
Notre constat de départ, ’est que le principe de non-souffrance régit 'ensemble de la
vie de ’étre humain de sa naissance 4 sa mort. Il s’agit d’un constat que nous impose,
sans exception, I'expérience de la vie elle-méme. Il s’agit également d’un fait instinctif
premier, naturel, s'imposant de lui-méme avant tout discernement ou effort d’intelli-
gence. Plus tard, au cours du développement de Iétre social, le principe de non-
souffrance fait 'objet d’une construction intellectuelle, politique, institutionnelle,
qui vise & mettre toutes les ressources et les capacités de la société au service des indivi-
dus pour leur éviter de tomber sous 'emprise de la souffrance. Pour cela, ’Etat
planifie, élabore des budgets et des politiques économiques, recherche constamment
des ressources humaines et institutionnelles pour mobiliser la société en vue d’éviter,
dans la mesure du possible, de tomber sous le coup de la souffrance. La norme
démocratique, dans son essence et son développement historique, est tout entiere
érigée en vue de soulager, limiter, ou abolir le régne de la souffrance. Cela concerne
les trois dimensions de ’homme : la dimension matérielle et corporelle, la dimension
morale de I’étre humain, en tant qu’étre pensant, parlant et discernant, et enfin la
dimension sociale de I’étre humain en tant que membre d’'une communauté détermi-
née. Pour cette raison, la norme démocratique s’interdit de porter atteinte 4 la vie ou
a Pintégrité physique de ’humain, parce qu’elle s’interdit de le faire souffrir dans sa
vie et son corps. Elle s’interdit également de porter atteinte & cette capacité de
I’Homme pensant d’inventer, de créer, de former des concepts, d’adhérer a des idéo-
logies, de les exprimer et de les partager avec ses semblables, parce qu’elle s’interdit de
faire souffrir 'étre humain dans sa dimension morale. Enfin, elle s’interdit de porter
atteinte au vivre ensemble qui constitue le fondement méme de 'Homme social, étre
civique par nature. Le respect du principe de non-souffrance conduit par conséquent
a la liberté. II devient universel, par I'identification de chacun de nous a ce Méme



596 YADH BEN ACHOUR

commun qui nous rassemble tous. Cest cette identification qui conduit au devoir-
étre d’amitié ou de fraternité entre Jes mémes de ce Méme commun.

La norme démocratique, bien que se situant au-dessus de I’histoire, émerge cepen-
dant 2 partir de I’histoire et les expériences concretes des sociétés. Les transforma-
tions des modes de production, du prélevement fiscal, de la force de travail, des
technologies artisanales, industrielles, financieres ou de la communication ont évi-
demment un impact déterminant déstructurant et restructurant sur la vie
économique, sociale, artistique, culturelle, religieuse, en bref, sur 'ensemble de la vie.
Mais tout cela est accompagné, soutenu, propulsé par des idéaux, des passions, des
motifs moraux, des refus de situations, au nom de la justice, du droit et de I'équité, en
bref, au nom d’une éthique.

Sur ce plan, 'idée démocratique a toujours vécu dans un état permanent de crise
doctrinale. Aux premiers rangs se trouvent les philosophes. De Platon 4 Nietzche,
philosophes de haut vol, et plus tardivement, par des philosophes tel Carl Schmitt, de
féroces objections ont été adressées a la théorie aussi bien qu’ la pratique démocra-
tique. Le livre VIII de La Républigue en témoigne puisqu’il accuse la démocratie de
faire montre d’exces de liberté et d’égalité, de porter en elle-méme le risque de
Ianarchie, puis de la servitude et finalement de la tyrannie.

Face A ses adversaires, notamment le relativisme historico-culturaliste, le relativisme
scientifique, I'adversité idéologique ou religieuse et le populisme, I'idée démocra-
tique ne peut se passer d’un fondement philosophique qui la sauve du relativisme,
notamment son rattachement exclusif 2 la civilisation occidentale. Il a fallu, par
conséquent, trouver dans le champ philosophique un principe pouvant universelle-
ment justifier la norme démocratique. Ce principe est celui de la non-souftrance.
Mais ce fondement philosophique doit trouver sa réalisation dans le déroulement de
I’histoire. Ce sont précisément les révolutions et les résistances, animées par les inté-
réts mais également par ’éthique de I'indignation et les crises de la conscience, qui en
constituent la manifestation.

A travers les trois dimensions de la personne humaine, physique, morale et sociale,
la norme démocratique a été examinée dans son rapport avec « la condition souf-
frante » des individus ou des groupes sociaux plus larges. Pour répondre i cette condi-
tion souffrante, la norme démocratique intervient directement sur le plan de I'étre
physique, en garantissant les droits de la vie et du corps, sur le plan de 'étre moral, en
protégeant les libertés de I'étre pensant, croyant ou créateur, jusqu’a admettre implici-
tement un droit 4 la dissidence, et enfin sur le plan de Iétre social, en garantissant le
droit et la liberté a la participation politique, par le vote, la représentation ou par
d’autres moyens politiques et juridiques infiniment variables. C’est 4 cette condition
que nous pouvons établir 'universalité de la norme démocratique, avec ses cinq prin-
cipes fondamentaux : la dignité « inhérente 4 la personne humaine », la liberté, I'éga-
lité, la participation et la régle de droit quelle qu’en soit la nature. Nous aboutissons
ainsi 4 la conclusion que le développement démocratique s’est réalisé dans toute ’his-
toire des cultures et que le réle de la civilisation occidentale a été d’en offrir la synthese



MONDES FRANCOPHONES 597

et d’en construire la théorie. Les révolutions politiques ou sociales éclatent par suite de
I'indignation face au scandale d’une situation devenue inacceptable au regard des cri-
teres — évolutifs — de justice, de dignité et de liberté. L’indignation, propulseur des
révoltes et révolutions, est 'incarnation du principe de non-souffrance dans le dérou-
lement de histoire.

Concretement, une révolution démocratique est 'événement historique par lequel
un changement de régime politique a lieu, en vue de mettre en application les prin-
cipes cardinaux de la norme démocratique. Elle constitue une accélération des cycles
historiques de changement social et de progres, une prise de conscience. Une révolu-
tion, ¢’est ’humanisme en marche vers un stade supérieur. Cette portée éthique n’est
pas le propre des révolutions modernes. Ces derni¢res tranchent par leur philosophie
particuli¢re concernant les rapports de I’Etat et de la société, le droit et Pindividu.
Elles se caractérisent également par leur langage particulier. Mais les grands principes
dérivant de la norme démocratique se retrouvent quasiment dans toute révolution.
Les révoltes et les révolutions de toutes sortes qui ont parsemé I'histoire répondent en
général & une revendication de justice, d’égalité des races, de refus de la discrimina-
tion. Elles ont pris parfois la forme d’idéologies égalitaristes ou clairement commu-
nistes. Les slogans révolutionnaires, quasiment en tout lieu et en tout temps,
reprennent et rajeunissent les mémes idées : « Le droit est advenu, le tort s’est pulvé-
risé et le tort doit nécessairement périr » (74 2 al haqqu wa zahaqa al bitilu inna al
bitila kina zabiqa'), « Dignité, liberté, justice », « Liberté, égalité, fraternité »,
« Du pain, du travail », « A bas Pharaon! », « Mort au Tagboutz », « La terre aux
paysans », « La mort plutdt que 'humiliation ». Les révoltes et les révolutions se
trouvent donc au point de jonction entre les faits du monde réel et les idées.

Tous les types de révolution peuvent s’inscrire dans ce paradigme éthique. Ce der-
nier s’accomplit dans I'histoire par le jeu du principe de non-souffrance. L’éthique de
indignation et cette derniére, qui est une réaction contre la condition souffrante, se
révele 4 son tour par les résistances, les révoltes et les révolutions, ainsi que par les
crises de la conscience. Ce processus peut étre observé clairement a travers I’évolution
des systemes juridiques vers une conception plus rationnelle et humaniste de la souf-
france, en particulier de la souffrance pénale.

1. Verset 81 dela sourate du Voyage nocturne, largement diffusé au cours de la révolution iranienne
de 1979.

2. Taghit, dans le langage coranique, est a sens multiple. Parmi ses sens figure celui du despote qui
gouverne selon sa volonté pure. Le modele du Taghiit, dans le Coran, est représenté par le pharaon.
Le terme a été utilisé au cours des révolutions arabes de 2011. Il est en particulier prisé par les Freres
musulmans.



598 YADH BEN ACHOUR

Cours 7 - Considérations sur les révolutions africaines
et dans le monde arabe et musulman

Qu’est-ce qui pourrait justifier que 'on traite ensemble, du point de vue de la théo-
rie des révolutions, le monde arabe, le monde africain et le monde musulman?

Ce choix n’est pas arbitraire. Malgré la diversité des cultures et des civilisations, ces
trois entités sont animées, indépendamment de leur situation géographique, par des
énergies communes qui justifient de les examiner ensemble. En premier lieu, la majo-
rité des pays appartenant & ces zones géographiques ont tous vécu avec plus ou moins
d’intensité les situations coloniales. Leur histoire présente est conditionnée, peu ou
prou, par cette situation. Pour répondre a la dépossession matérielle et morale de la
colonisation, ils ont élaboré une contre-culture, dans laquelle le théme de la réappro-
priation de soi est prédominant. Ce théme va devenir le pivot central des révolutions
africaines, aussi bien sur le plan politique que sur le plan culturel. Dans ce contexte,
Iadversaire commun, le support de I'altérité absolue, devient « ’'Occident », « le
Blanc », « I'Européen » considéré comme une entité abstraite, et le refuge identitaire
ou ’arme défensive, 4 cdté de I'histoire revisitée et des traditions et coutumes, est sou-
vent 'Islam. Ce phénomene a pris une grande tonalité lors de la constitution et du
développement du mouvement afro-négro-islamique américain the Nation of Islam.
Fondée en 1930 par Walace Fard Muhammad, considéré comme Mahdi (chef reli-
gieux charismatique et rédempteur), I'organisation s’est distinguée par ses positions
radicales 2 la fois sur le plan racial, religieux et politique. Justice, Freedom, Equality,
Islam figurent sur leur embléme.

L’islam, en effet, constitue un facteur central dans toutes les réflexions sur
I’Afrique, le monde musulman et le monde arabe. Ainsi, Edward Wilmot Blyden,
'un des péres du panafricanisme, partisan de 'ceccuménisme chrétien dans le déve-
loppement moral de ’Afrique, pensait cependant que I'islam ayant joué un réle civi-
lisateur, moral et spirituel sur le continent africain (par rapport au paganisme) devait
étre considéré avec sérieux et réalisme, et que I'entente du christianisme et de I'islam
était nécessaire pour un développement équilibré de I'Afrique. Le réle de islam,
comme nous I’avons vu précédemment, apparait également  travers les mouvements
révolutionnaires politico-religieux contre les conquétes coloniales en Afrique, dans le
monde musulman et dans le monde arabe, avec des figures emblématiques comme
celle de I’émir Abdelkader en Algérie, de ’émir Abdelkrim dans le Rif, d’Omar Al
Mokhtar en Cyrénaique, de Mohamed Ibn Abdalah, le Mahdi au Soudan, de
I’Almamy Samory Touré en Afrique de ’Ouest, de I'imam Shamil dans le Caucase.
Cette tendance vers la réappropriation de soi par le truchement de la religion attein-
dra son apogée avec la révolution iranienne.

Depuis la fin du x1v© siécle, I’Afrique a été touchée par des événements majeurs
qui ont négativement marqué son histoire. Ce fut tout d’abord la traite négriere
orientale, pratiquée depuis le Moyen Age, puis la traite interafricaine et les guerres
esclavagistes entre les royaumes africains du Mali, du Dahomey, du Bénin ou
I’Empire ashanti, et enfin la traite dite « atlantique », initiée principalement par les



MONDES FRANCOPHONES 599

négriers avec le soutien des puissances européennes. Cette derniere fut particuliére-
ment dévastatrice. Avec la complicité de certains chefs africains avides de pouvoir et
de richesses, et malgré certaines interventions officielles pour réduire les cruautés a
Iégard des esclaves, les Etats occidentaux comme le Portugal, ’Espagne, I’ Angleterre,
la Hollande, le Danemark ou la Su¢de participérent a cette vaste opération de déshu-
manisation du continent africain par des compagnies commerciales ou des aventu-
riers esclavagistes, dénoncée trés tot par des penseurs européens. L’Afrique, et en
particulier 'immense zone foresti¢re et maritime limitrophe du fleuve Congo et de
ses affluents, devint le terrain des rivalités entre les puissances occidentales. La
conférence de Berlin de novembre 1884-juillet 1885 n’eut d’autre but que celui
d’assurer la liberté du commerce sur les deux fleuves du Congo et du Niger, et
d’apaiser ces conflits. La conférence de Berlin prétendait également « accroitre le
bien-étre moral et matériel des populations indigenes » et, pour cela, adopta une
déclaration concernant la traite des esclaves. La conférence adopta également « une
déclaration introduisant dans les rapports internationaux des régles uniformes rela-
tives aux occupations qui pourront avoir lieu 4 'avenir sur les cotes du continent
africain. » En réalité, la conférence de Berlin préparait le terrain pour la future colo-
nisation généralisée de I’ Afrique. Des frontiéres artificielles furent tracées, des eth-
nies furent divisées, des identités furent bafouées, des génocides furent accomplis.
La tragédie des peuples herero et nama, révoltés en 1904 contre la puissance occu-
pante du II¢ Reich, et les exactions de certains officiers allemands comme le lieute-
nant Ralph Ziirn est assez parlante. Ces tribus dirigées par Samuel Maharero furent
poussées vers le désert de Namibie par le général Lothar Von Throta et y moururent
par dizaines de milliers, coincés entre la mort de faim et de soif dans le désert et celle
non moins certaine du feu allemand. Les survivants furent déportés dans des camps
de concentration pratiquant le travail forcé.

Révolution africaine fut le titre de livres ou journaux qui, au moment des pro-
messes de la Conférence des Etats indépendants d’Afrique (Accra, avril 1958), enten-
daient mettre I'accent sur les deux ruptures majeures de I’histoire africaine des
années 1960 : la décolonisation et le développement social, culturel et économique.
L’émancipation de 'bumanité souffrante, du continent souffrant, celui des damnés
de la terre, était alors le principe idéal de toute politique. Il s’agissait de réaliser le réve
d’une « nouvelle humanité », de fonder un « nouveau langage », pour reprendre les
expressions de Frantz Fanon. Il fallait rompre les chaines qui retenaient le colonisé a
I’Europe. En décembre 1958, Accra accueillit la Conférence des peuples africains,
ouverte aux partis et organisations nationalistes. L’accélération de la décolonisation,
entre 1958 et 1960, dut beaucoup, 4 coup str, a la Conférence panafricaine des
peuples et a ses retombées.

A partir de I3, et en suivant le modele algérien du FLN, les révolutions africaines
indépendantistes ou antiracistes devinrent des révolutions armées, avec la
constitution des partis antiségrégationnistes ou des mouvements de libération
nationale. Mais la rupture avec 'Europe n’était pas en elle-méme suffisante pour



600 YADH BEN ACHOUR

assurer la dignité des peuples africains. Il fallait aller au-dela. C’est-a-dire transformer
les révolutions indépendantistes en révolutions sociales, culturelles et politiques.

C’est pour cette raison que le marxisme constitua un pole attractif pour les nou-
veaux Ftats indépendants d’Afrique. Ainsi, au Ghana, au Mozambique, en Angola,
au Bénin, en Ethiopie, en Somalie, des régimes directement inspirés du marxisme-
léninisme scientifique sont mis en place. Toutes ces expériences furent cependant
vouées a I’échec. Elles furent noyautées par le jeu d’influence des grandes puissances,
furent victimes des conflits tribaux et ethniques, connurent des dictatures parfois
génocidaires (massacre des Isaaq en Somalie) qui, malgré les bonnes intentions de
départ, entrainerent I’aggravation des problemes économiques sociaux et politiques
de leur pays. Mais si les révolutions communistes connurent I’échec, en revanche, la
grande révolution africaine de Nelson Mandela et ses compagnons marqua le sort de
tout le continent africain et eut un retentissement mondial.

Cours 8 - Les révolutions dans le monde arabe

La huititme et derniére lecon qui a eu lieu en présence et avec la participation du
professeur Henri Laurens a été consacrée plus spécifiquement aux révolutions dans
le monde arabe, en particulier aux grands événements de 2011 connu sous I'appella-
tion « Printemps arabe ». L’analyse du phénoméne révolutionnaire dans le monde
arabe a été menée sur la base d’une distinction entre les situations révolutionnaires et
les dynamiques révolutionnaires.

Les situations révolutionnaires

La réalité du monde arabe, c’est que celui-ci se trouve soumis 4 une surcharge de
frustrations et d’attentes qui constituent autant de repoussoirs pour tout un
ensemble d’idéologies et d’activités politiques, tentant chacune de répondre a ces
besoins et attentes. Ces frustrations sont parfois mythifiées ou inventées pour les
besoins d’une cause particuli¢re ou la défense d’une idéologie. D’autres problemes
ont une réalité plus objective en tant que fondement de ces dynamiques potentielle-
ment ou véritablement révolutionnaires.

1. Au point de départ, trois facteurs ont joué conjointement pour constituer le
socle sur lequel vont se former des dynamiques révolutionnaires. Il s’agit de I’aboli-
tion du califat, de 'occidentalisation des moeurs qui touchent en particulier les élites
urbaines administratives politiques et intellectuelles, et les jeux d’influence ou d’em-
prise des puissances occidentales.

L’abolition du califat en 1924 a été ressentie comme une blessure par une grande
partic du monde musulman et a provoqué de nombreuses réactions. Bien que la
révolte arabe de 1916 ne soit pas étrangere 4 la crise de PEmpire ottoman, les Arabes,
en particulier au Maghreb, n’ont pas accepté I’événement, ce qui provoqua une
réaction hostile, un climat de revanche. Ce facteur doit étre conjugué avec I'occi-
dentalisation des moeurs au sein des élites bourgeoises économiques, politiques,



MONDES FRANCOPHONES 601

administratives et intellectuelles dans les grandes cités, entretenant des rapports
directs d’échanges et de proximité avec le monde européen ou américain. Cela aggra-
vera la rupture entre la masse du peuple et les élites.

2. Il en est ainsi également de la création en mai 1948 de PEtat d’Israél, puis des
guerres israélo-arabes de 1948, 1956, 1967 et 1973, ainsi que de 'occupation par
Israél des territoires palestiniens et I’édification du mur et du maintien de Gaza dans
le statut de territoire assiégé, soumis a des opérations militaires constantes. Ces
actions ont été jugées contraires au droit international et au droit humanitaire par des
instances internationales comme la Cour internationale de justice ou le Comité des
droits de "Homme, ou encore par le tribunal Russell pour la Palestine. Les politiques
israéliennes et la situation de la Palestine vont générer un véritable maelstrom idéo-
logique et politique. Sur la question palestinienne, les Etats arabes n’ont cependant
jamais défini une stratégie commune et réaliste. Les réactions du monde arabe vont
des flambées oniriques d’une opinion populaire, unanime dans son soutien a la cause
palestinienne, a la collaboration de plus en plus affichée avec ’Etat d’Israél et de ce
que Samir Amin appelle « la liquidation du danger révolutionnaire palestinien », en
passant par la condamnation sans appel de « la normalisation », considérée dans sa
propagande électorale par le président tunisien actuel comme un « acte de haute tra-
hison », avant qu’il aille quémander I'inspiration et le soutien de I’Egypte, qui consti-
tue pourtant exemple de la normalisation.

3. Le troisieme terreau sur lequel se développe une autre dynamique révolution-
naire provient de I'inégalité sociale réelle ou symbolique. Les sociétés arabes se carac-
térisent par Dexistence d’élites intellectuelles et artistiques, administratives,
économiques, commerciales minoritaires, bénéficiant en quelque sorte d’une rente
de situation, faisant face & une majorité populaire vivant dans la précarité et par
conséquent disposée a s’attaquer a ces inégalités sociales ou ses symboles. Dans cette
perspective, les monarchies héréditaires, comme I’Egypte de 1952 ou I'Trak de 1963,
symboles de la décadence morale, de la société élitaire de luxe et de divertissements,
vont se trouver dans des statuts fragiles de légitimation et devenir ainsi une proie
facile pour les coups de forces armées, soutenus par une large partie de la population
et, 4 ce titre, considérés comme révolutionnaires. La République révolutionnaire
construite sur les ruines de la monarchie devient le facteur de rassemblement des
mécontentements populaires.

4. Les stratégies de domination des puissances militaires occidentales, interprétées
comme les signes du néocolonialisme, constituent une autre source  partir de laquelle
viennent s’abreuver une série de frustrations, plus ou moins exagérées. La nationalisa-
tion du canal de Suez en 1956 par le président Jamal Abdel Nasser en est une illustra-
tion significative. Il en est ainsi également de la nationalisation des terres agricoles en
Algérie en 1963 par la réforme agraire décidée par Ben Bella, et en Tunisie, en 1964,
par le président Bourguiba. Mais on peut lire de la méme maniere des questions
comme celle du Sahara occidental, libéré de ’Espagne, mais devenant une pomme de
discorde entre les Sahraouis et I’Algérie d’un c6té et le Maroc d’un autre.



602 YADH BEN ACHOUR

En un mot, 'idée d’'un monde arabe victimisé par le colonialisme, comme le pro-
clame la constitution syrienne, constitue une idée-force. Pour cette raison, un senti-
ment de ranceeur, pour ne pas dire de rancune, se dessine toujours, en toile de fond,
pour soutenir les réactions individuelles ou collectives contre toutes les actions éta-
tiques ou autres qui pourraient étre interprétées comme des actes de collaboration ou
d’inféodation aux grandes puissances. Ceci se manifeste d’une maniere toute particu-
liere dans les assemblées parlementaires ou au sein des partis politiques, souvent,
hélas, pour soutenir des comportements démagogiques. Mais ce sentiment d’hostilité
ne se manifeste pas uniquement sur le plan politique mais également sur celui de la
culture et des moeurs. L’occidentalisation du monde n’a pas ménagé évidemment le
monde arabe. Mais ce dernier, tout en s’adaptant par nécessité a cette occidentalisa-
tion, refuse de ’assumer et exprime contre cette situation toute une gamme de réac-
tions plus ou moins hostiles.

5. L’un des facteurs de frustration les plus marquants, mais pourtant les plus fan-
tasmés, est incarné par I'idée de I'unité perdue et du démembrement de la nation
arabe. La nation arabe, si cette expression devait étre entendue dans son sens le plus
strict, comme P'unité d’un Etat, d’une société unifiée sur le plan culturel et linguis-
tique et d’un territoire délimité par des frontieres, releve plutét de I'idée que de I'ex-
périence concrete. Mais cette idée est précisément extrémement forte dans le monde
arabe. Les faits retenus ne sont donc pas ceux d’un véritable Etat-nation mais d’une
nation idéalisée qui englobe 4 la fois des constats historiques avérés mais également
un projet de renaissance. Les constats procedent de facteurs d’unité culturelle et reli-
gieuse, c’est-a-dire la littérature arabe, notamment la poésie, la philosophie considé-
rée comme 'origine de la philosophie occidentale, I'origine commune notamment
’éphémere unification omeyade, les gloires de 'Empire abbasside, 'unité religieuse
et la force de I'islam dans arabité, malgré les fortes dissidences, hérésies, schismes de
toutes sortes, enfin la proximité géographique et I'unité du territoire qui est un terri-
toire d’un seul tenant. C’est 4 partir de ces constats que va étre élaborée I'idée de
'unité sur le socle du fait culturel, religieux et linguistique, contre les défis multiples,
notamment le néo-colonialisme.

6. La derniére source de frustration et de ressentiment découle de la nature des
régimes politiques qui se partagent entre les monarchies autoritaires (Maroc, Arabie
Saoudite), les dictatures militaires (Soudan, Yémen), les dictatures policieres (Saddam
Hussein, Ben Ali), les régimes de parti unique (Algérie, FLN, Tunisie, PSD puis
RCD), ou les républiques monarchiques (Syrie de Hafedh Al Assad, Egypte de
Husni Moubarak), et les Etats rentiers (Arabie Saoudite, Emirats arabes unis, Qatar).
Cette situation d’autoritarisme quasi permanent constitue un repoussoir essentiel
pour les revendications démocratiques.

Les dynamiques révolutionnaires

Toutes ces données expliquent la surchaufte idéologique du monde arabe : commu-
nisme, libéralisme, nationalisme nassérien, nationalisme baasiste, nationalisme d’Etat



MONDES FRANCOPHONES 603

4 la Bourguiba, socialisme, islamisme, salafisme, mais expliquent également 'échec de
toutes ces tentations idéologiques dans le champ de P'expérience concrete. La sur-
charge idéologique se manifeste par une multiplication d’antagonismes idéologiques
radicaux : islamisme contre sécularisme, nationalisme arabe contre nationalisme éta-
tique, marxisme contre libéralisme, socialisme contre marxisme, autogestion contre
capitalisme d’Etat. En revanche, certains antagonismes connus dans le monde euro-
péen n’ont pas cours dans le monde arabe. Il en est ainsi en particulier de 'opposition
entre royalistes et républicains. Le « royalisme » existe comme fait politique, en parti-
culier au Maroc et en Jordanie, ou dans le Yémen des rois zaidites Mutawakkili, mais il
ne figure pas 4 la bourse des valeurs idéologiques, en tant qu’énergie mobilisatrice. Au
contraire, I'idée républicaine est fortement cotée. La raison essentielle de cette situa-
tion est qu’aussi bien 'idée de république que I'idée de peuple sont des valeurs popu-
laires nouvelles partagées par une majorité de 'opinion publique arabe, alors que le
« royalisme » figure parmi les valeurs anciennes, en voie de disparition. C’est pour
cette raison que Nasser en 1952, Habib Bourguiba en 1959, Abdelkarim Qassem
en 1963, Moammar Kadhafi en 1979 ont pu aisément abolir les monarchies régnantes.

Comme la république, la révolution, Thawra, est une idée neuve, en rupture avec
la théologie politique sunnite dominant le monde arabe et avec ses structures histo-
riques, culturelles politiques et sociales. Elle va, tout d’abord, désigner les mouve-
ments nationalistes indépendantistes, qu’ils prennent la forme de luttes armées,
comme celle du FLN et de PALN en Algérie, contre la France, ou des mouvements
nationalistes 4 caractere politique anticolonialistes, comme la révolution de ‘Uribi
Bacha de 1881-1882 ou celle de Saad Zaghloul en 1919. Le peuple, entendu cette fois-
ci dans son sens antiélitiste, c’est-a-dire le peuple de la masse, devient I’axe central de
la pensée politique et de 'expérience. Le principe qui en découle forcément, c’est que
le peuple a le droit de faire sa révolution, contre toutes les forces qui sopposent a sa
volonté et 4 son émancipation.

Mais, chaque camp va interpréter le principe a sa maniere, 4 commencer par les
partis communistes arabes et jusqu’au populisme exécrable régnant actuellement en
Tunisie. L’idée a été exploitée par les idéologues islamistes ou arabo-islamistes. Le
« principe du peuple souverain » regoit une version militarisée dans Philosophie de la
Révolution, fasafar al thawra, de Jamal Abdelnasser. Dans cet opuscule, Abdelnasser
explique que le 23 juillet 1952 n’est ni une révolte, ni une rébellion, ni un coup
d’Etat, mais la réponse 4 une attente populaire. Pour ne pas revivre I’échec de la révo-
lution de 1919, Nasser pense qu’il est impératif de discipliner I’énergie populaire, de
la canaliser dans la voix de la révolution, par 'intermédiaire de 'armée qui devient
ainsi 'armée du peuple souverain et non celle d’un chef. Cette conception de la révo-
lution par "armée du peuple sera reprise au Soudan, en Irak, au Yémen ou en Libye,
avec les dérives que nous connaissons.

La vague révolutionnaire la plus profonde s’est manifestée en 2011 au cours de ce
qui a été appelé « le Printemps arabe ». Mais, que ce soit au cours du Printemps
arabe, avant ou plus tard, des dictatures sont tombées : Ibrahim Aboud (1964), Jaafar



604 YADH BEN ACHOUR

al Numeiri (1985) et Omar Al Bachir (2019) au Soudan, Ben Ali en Tunisie (2011),
Moubarak en Egypte (2011), Ali Abdallah Saleh au Yémen (2011), Bouteflika en
Algérie (2019).

Par conséquent, un vaste mouvement de revendications et de révoltes démocra-
tiques a traversé 'ensemble du monde arabe en 2011, entrainant la chute d’un cer-
tain nombre de dictateurs au pouvoir depuis des dizaines d’années. Apres ces
renversements de régime, certains de ces pays connurent une expérience démocra-
tique réelle, notamment avec les congres des dialogues nationaux instaurés en Libye
ou au Yémen. La Tunisie, aprés une premicre période transitoire au cours de I’an-
née 2011, animée par la Haute instance de réalisation des objectifs de la révolution, a
pu réunir une assemblée nationale constituante qui, apres trois années de travail, éla-
bora une constitution démocratique qui fut votée le 26 janvier 2014. Le Maroc, sous
la pression des événements de février 2011, adopta une nouvelle constitution. Ainsi,
en 2011, le monde arabe connut un moment démocratique de forte ampleur. L’idée
de révolution, au sens et avec la portée et la dimension qui lui ont été données
en 2011, est inédite, sans aucune filiation ni avec les multiples révoltes du passé qui
n’avaient nullement pour objectif la liberté, ni avec les thawrdt, révolutions anté-
rieures nationalistes ou de type nassérien ou baathiste, imposée par le haut. En 2011,
la pyramide est renversée. La chute de ces dictatures donne aux révolutions arabes
de 2011 un caractere particulier qui, sans nier leur portée révolutionnaire, les ramene
A leur véritable nature, celle de révolutions antidictatoriales sans effet notable sur le
plan culturel, religieux ou sur la structure de classes.

Pour cette raison, un débat s’est ouvert sur leur portée et leur définition en tant que
révolutions. La suite des événements allait montrer que le régime démocratique serait
stoppé par le retour  la dictature et la persistance de 'autocratie (Egypte, Tunisie), le
triomphe des contre-révolutions, Iéclatement de guerres civiles ou les échecs des
régimes démocratiques mis en place 4 la suite des révolutions de 2011. En Syrie, la dic-
tature de Bachar al-Assad, aidée par la Russie, a résisté aussi bien aux forces démocra-
tiques qu’aux attaques des milices islamistes et des troupes kurdes. L’autocratie se
poursuit dans le désordre et dans la destruction du pays. Au Maroc, le régne de la
suprématie royale se poursuit, malgré la nouvelle constitution de 2011. Au Yémen,
expérience démocratique du Congres du dialogue national céda la place 4 une guerre
civile & caractere confessionnel entre les sunnites et les chiites. Ce type de guerre civile,
en vérité, s’explique par 'intervention des puissances régionales. Pour Beau et Lagarde
(20143), la Tunisie a montré I'exemple de la seule réussite démocratique dans le
monde arabe, et méme d’une anomalie démocratique pour Safwan al Masri (Masri,
20174). Cependant, aprés avoir vécu pendant dix ans une expérience démocratique

3. N. Beau et D. Lagarde, L’Exception tunisienne. Chronigue d'une transition démocratique
mouvementée, Paris, Le Seuil, 2014.

4. S.M. Masri, Tunisia: An Arab Anomaly, avec un avant-propos de L. Anderson, New York,
Columbia University Press, 2017.



MONDES FRANCOPHONES 605

difficile, elle a fini par faire Pexpérience d’'un « coup d’Etat au nom de la
Constitution ». Cela peut paraitre paradoxal. Mais la réalité s’impose : le président de
la République, utilisant un article de la Constitution (art. 80), a suspendu cette der-
ni¢re, puis instauré un régime de concentration totale des pouvoirs entre ses mains en
vue de « redresser le processus révolutionnaire » trahi, d’apres lui, par exercice d’un
régime représentatif et parlementaire, considéré comme la cause des crises politiques
sociales et économiques graves qu’a connues le pays. L’expérience inaugurée le 25 juil-
let 2021 et confirmée par le décret du 22 septembre 2021 et la déclaration présiden-
tielle du 13 décembre 2021 constitue, en réalité, une illustration parfaite du populisme
qui, actuellement, soumet le régime démocratique 4 rude épreuve. En fait, il s’agit
d’une contestation de la démocratie représentative et parlementaire. La Tunisie de
'année 2021 est devenue le laboratoire mondial du populisme.

Plusieurs explications de ces échecs des révolutions démocratiques dans le monde
arabe peuvent étre avancées : la difficulté de séparer les questions religieuses et les
questions politiques; I’absence de culture démocratique; les clivages ethniques, tri-
baux ou régionalistes; ’absence d’expérience démocratique de longue durée.

Cependant, les demandes démocratiques dans le monde arabe rebondissent
constamment depuis 1964 (date de la premi¢re révolution soudanaise) jusqu’a nos
jours, avec la résistance de la société civile soudanaise au dernier coup d’Erat quiaeu
lieu le 25 octobre 2021 au Soudan. Par conséquent, la demande démocratique est
une tendance lourde dans Iensemble du monde arabe. Le projet démocratique est
devenu un projet national et non pas le simple effet d’une pression extérieure. Il
poursuit difficilement sa voie contre I'enfermement politique, la corruption, la
confessionnalisation de I’Etat et "autoritarisme.

COLLOQUE - QU’EST-CE QU'UNE REVOLUTION POLITIQUE?

Le 20 janvier 2022

Le concept de « révolution » a été élaboré A partir de situations historiques
particuliéres. C’est un concept qui permet de penser un phénomene général de dis-
continuité dans I’histoire, qui englobe 4 son tour plusieurs situations concrétes. Les
révolutions politiques ont un seul dénominateur commun, la rupture dans le gou-
vernement des sociétés, au nom d’une revendication de justice. Au-deld, une incalcu-
lable diversité d’especes.

Intervenants :
* Yadh Ben Achour, « Quelles lecons tirer de la révolution tunisienne? »;
* Mathilde Larrére, « La circulation des révolutions politiques »;

* Hamit Bozarslan, « Les révolutions arabes 4 la lumi¢re des événements d’Algérie,
du Soudan, d’Irak et du Liban »;

* Gaélle Demelemestre, « Qu’est-ce qu’une révolution politique moderne? »;



606 YADH BEN ACHOUR

* Jack Goldstone, « Revolution is the forcible overthrow of a government through
mass mobilisation (wether military or civilian or both) in the name of social jus-
tice, to create new polz'tz'ml institutions »;

* Federico Tarragoni, « Penser les révolutions 4 I’échelle individuelle : la subjec-
tivation révolutionnaire ».

PUBLICATIONS

Ben Achour Y., L'Islam et la démocratie. Une révolution intérieure, Paris, Gallimard, 2020.

Ben Achour Y., « What is a democratic revolution? », Athena, vol. 1, n® 1 : Sovereignty,
International Law, Democracy and Global Constitutionalism, 2021, p. 124.





