
122

A
nn

ua
ire

  d
u 

 C
ol

lèg
e  

de
  F

ra
nc

e  

Résumé des cours et travaux

Annuaire  
du Collège de France

122e année

Philippe Aghion
Edouard Bard
Yadh Ben Achour
Samantha Besson
Patrick Boucheron
Jean-Pierre Brun
Dominique Charpin
Anne Cheng
Françoise Combes
Jean Dalibard
Stanislas Dehaene
François Déroche
Bernard Derrida
Hugues de Thé
Denis Duboule
Edhem Eldem

François-Xavier Fauvelle
Marc Fontecave
Jean-Luc Fournet
Sonia Garel
Antoine Georges
Tatiana Giraud
Christian Gollier
Timothy Gowers
Frantz Grenet
Edith Heard
Marc Henneaux
François Héran
Jean-Jacques Hublin
Jean-François Joanny
Henry Laurens
Thomas Lecuit
Xavier Leroy
Daniel Lincot
Pierre-Louis Lions

Wendy Mackay
Stéphane Mallat
Alberto Manguel
Dario Mantovani
William Marx
Pierre-Michel Menger
Bảo Châu Ngô
Vinciane Pirenne-Delforge
Lluis Quintana-Murci
François Recanati
Luigi Rizzi
Jean-Noël Robert
Thomas Römer
Rémy Slama
Jean-Marie Tarascon
Claudine Tiercelin

Avec les  
contributions de :

ISSN 0069-5580
ISBN 978-2-7226-0830-6

39
 €

La version numérique de  
ce volume 122 de l’Annuaire  
du Collège de France est 
disponible sur le portail 
d’OpenEdition : 

https://journals.openedition.org 
/annuaire-cdf/19092.

La 122e édition de l’Annuaire du 
Collège de France reflète l’activité 
scientifique de l’institution pour 
l’année académique 2021-2022. 

Elle contient notamment  
les résumés détaillés des enseignements 
ainsi qu’une présentation des recherches  
menées par les professeurs du Collège de 
France, leurs laboratoires et équipes  
de recherche.



Y. Ben Achour, « Mondes francophones », Annuaire du Collège de France. Résumé des cours et travaux, 122e année : 
2021-2022, 2025, p. 587-606, https://journals.openedition.org/annuaire-cdf/20624.

MONDES FRANCOPHONES*  
(CHAIRE ANNUELLE 2020-2021)

Yadh Ben Achour
Ancien doyen de la faculté des sciences juridiques de Tunis,  

membre du Comité des droits de l’Homme des Nations unies, 
professeur invité au Collège de France

Cette chaire était initialement prévue en 2019-2020, mais a été repoussée d’un an 
pour cause de pandémie à la Covid-19 et de confinement. La série de cours « Les 
révolutions dans la pensée et dans l’histoire des faits » est disponible, en audio et 
vidéo, sur le site internet du Collège de France (https://www.college-de-france.fr/
agenda/cours/les-revolutions-dans-la-pensee-et-dans-histoire-des-faits), ainsi que le 
colloque « Qu’est-ce qu’une révolution politique ? » (https://www.college-de-france.
fr/agenda/colloque/qu-est-ce-qu-une-revolution-politique). La leçon inaugurale « La 
révolution, une espérance  », prononcée le 4  novembre 2021, est également 
disponible en audio et vidéo (https://www.college-de-france.fr/agenda/lecon-
inaugurale/la-revolution-une-esperance/la-revolution-une-esperance). Celle-ci a fait 
l’objet d’une publication  : Y.  Ben Achour, La Révolution, une espérance, Paris, 
Collège de France, coll.  «  Leçons inaugurales  », no  305, 2022, https://books.
openedition.org/cdf/13217.

* Chaire créée en partenariat avec lʼAgence universitaire de la Francophonie.

https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/les-revolutions-dans-la-pensee-et-dans-histoire-des-fa
https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/les-revolutions-dans-la-pensee-et-dans-histoire-des-fa
https://www.college-de-france.fr/agenda/colloque/qu-est-ce-qu-une-revolution-politique
https://www.college-de-france.fr/agenda/colloque/qu-est-ce-qu-une-revolution-politique
https://www.college-de-france.fr/agenda/lecon-inaugurale/la-revolution-une-esperance/la-revolution-u
https://www.college-de-france.fr/agenda/lecon-inaugurale/la-revolution-une-esperance/la-revolution-u
https://books.openedition.org/cdf/13217
https://books.openedition.org/cdf/13217


588	 Yadh ben achour	

ENSEIGNEMENT

COURS – LES RÉVOLUTIONS DANS LA PENSÉE  
ET DANS L’HISTOIRE DES FAITS

Le phénomène révolutionnaire s’inscrit dans le double registre des événements his-
toriques et sociaux, mais également dans l’histoire de la pensée. Il prend alors la forme 
d’idéaux, de «  projets révolutionnaires  », d’utopies ou d’interprétations rétrospec-
tives, en vue de donner sens au phénomène ou le comprendre, sur le plan des philo­
sophies de l’histoire, du droit ou de la politique. Ce va-et-vient incessant entre la pensée 
et l’expérience historique constitue la trame de l’ensemble des huit conférences.

Cours 1 et 2 – Révolution : histoire, concept et interprétation

Les deux premières leçons ont été consacrées à la question du passage des situations 
historiques au concept de « révolution » et la relation entre conscience, interpréta-
tion et philosophie des révolutions d’un côté et expérience des révolutions de l’autre. 
Un examen particulier a été réservé à la théorie des révolutions à travers leurs types et 
leurs causes.

Si le concept est l’outil premier de la pensée qui nous permet de nous orienter dans 
l’univers, s’il est la boussole que nous confectionnons nous-même, en tant que sujet 
pensant, pour édifier notre système de pensée, la difficulté en sciences sociales, c’est 
que les concepts ne font pas l’objet d’un accord, encore moins d’une unanimité entre 
les « concepteurs ». En effet, les différents spécialistes et savants en sciences sociales 
élaborent leurs propres outils de travail, notamment leurs concepts, chacun selon son 
propre choix et sa propre décision. Ces choix et ces décisions dépendent évidemment 
de l’environnement du chercheur, c’est-à-dire de sa propre expérience, de ses travaux 
antécédents, de son objectif, parfois voilé, de ses tendances politiques etc. Le résultat 
est que le concept devient une matière fluide et souvent même obscure, comme dans 
toutes les « sciences citoyennes », comme la science politique, la sociologie politique, 
ou la philosophie de l’histoire ou du droit. Le concept de « révolution » n’échappe 
pas à la règle.

En effet, ne serait-ce qu’à cause de son imbrication inévitable à la fois dans le 
champ scientifique et dans celui de l’opinion, le concept de « révolution » ne peut 
pas être vu ou compris avec indifférence ou neutralité philosophique, politique ou 
morale. Dans notre domaine, la neutralité n’existe pas, ni d’ailleurs ce que nous appe-
lons communément «  l’objectivité ». Chaque auteur, chaque chercheur, mais sur-
tout chaque lecteur va vibrer dans un sens ou un autre, pour la révolution qui 
l’intéresse. Et c’est ainsi que «  révolution  » va devenir un champ de compétition. 
Chaque protagoniste aimerait entrer dans ce champ compétitif et, si possible, gagner 
l’oscar. Lorsque la révolution tunisienne a éclaté entre les années 2010 et 2011, nous 
nous sommes tous engouffrés dans ce champ de courses, les uns prétendant que 



	 MONDES FRANCOPHONES	 589

c’était un non-événement, un feu de paille, un phénomène qui ne méritait pas le nom 
de révolution, alors que d’autres ont développé tous les arguments contraires.

Un nécessaire parcours a donc été entamé autour de la genèse du concept, ses théo-
ries, sa portée, ses notions voisines, ainsi que les expériences historiques à l’origine du 
concept de « révolution ». À l’issue de ce parcours, certaines conclusions peuvent 
être tirées.

La première est que les situations historiques précèdent le concept et le font émer-
ger. C’est à partir des événements réels, comme ceux de la révolution anglaise ou de la 
Révolution française que les observateurs (écrivains, mémorialistes, journalistes, 
juristes, diplomates, fonctionnaires, artistes) construisent le concept et le mot qui le 
soutiennent. Nous passons, dans ce cas, de l’histoire à la pensée.

Mais le concept lui-même va devenir un déterminant historique pour les révolu-
tions à venir. L’idée de révolution, tirée à partir de certaines expériences particulières, 
va devenir un canevas intellectuel pour comprendre (ou mal comprendre), ou juger 
les révolutions postérieures à ces expériences particulières. Il y a toujours une toile de 
fond inévitable aussi bien dans l’esprit savant que dans l’esprit commun. Les expé-
riences révolutionnaires vont, en quelque sorte, produire « une envie » de faire des 
révolutions, de changer le monde environnant en suivant des modèles.

Ces situations historiques, enracinées dans un certain temps, n’excluent pas le fait 
qu’elles aient pu être précédées d’expériences analogues, mais qui seraient passées 
« inaperçues ». Le phénomène de « révolution politique », tel que l’ont formulé ses 
découvreurs, a existé depuis l’Antiquité la plus éloignée. Mais il n’a pas été « appré-
hendé », dans son contexte, par manque de concept.

Pour les raisons sus-indiquées, le concept de « révolution » n’est pas figé, parce 
qu’il ne peut pas l’être. Tout d’abord, l’historiographie se déchire lorsqu’il s’agit de 
donner sens à un événement révolutionnaire spécifique. Comment comprendre les 
insurrections du 2 décembre 1851 en France, par lesquelles certaines communes réa-
gissaient contre le coup d’État ? Était-ce une jacquerie ? Un mouvement de défense 
du régime républicain ? Le rejet du coup d’État ? Par ailleurs, le concept, issu de cer-
taines expériences, évolue nécessairement avec l’apparition et le développement 
d’autres expériences.

Enfin, l’idée de révolution se trouve toujours confrontée à l’indétermination de 
l’histoire. C’est probablement à cause de cette indétermination qu’il peut exister des 
générations de théories des révolutions, comme le rappellent judicieusement James 
De Fronzo ou Jack Goldstone.

Par conséquent, le concept et le mot de révolution s’enrichissent, se démultiplient, 
se dilatent, se rétrécissent, se fragmentent en traversant l’histoire. Il serait présomp-
tueux de s’arrêter à un sens unique de la révolution, dans la mesure où cette dernière 
non seulement dépend des circonstances locales et internationales qui l’entourent, 
mais que ses origines, son contenu, sa portée, ses conséquences ne peuvent obéir à un 
standard déterminé, encore moins à un déterminisme historique.



590	 Yadh ben achour	

Une définition doit être compréhensive et englober, malgré leurs différences, le 
maximum d’expériences possibles. Un exemple de faible compréhensivité nous est 
fourni par la définition de Charles Tilly qui définit une révolution comme étant un 
transfert par la force du pouvoir d’État, au cours duquel deux blocs rivaux distincts 
au moins ont avancé des prétentions incompatibles à le contrôler et l’importante 
fraction de la population soumise à la juridiction de cet État s’est ralliée aux préten-
tions de chaque bloc. Autrement dit, pour qu’il y ait révolution, il faudrait, premiè-
rement, une période de «  souverainetés multiples  » entre deux ou plusieurs blocs 
politiques, deuxièmement, des prétentions à vouloir contrôler l’État, troisièmement, 
un soutien populaire significatif au profit de chaque bloc, quatrièmement, une inca-
pacité de l’État de réprimer le groupe oppositionnel, enfin, un transfert du pouvoir 
de l’État par la force. Cette définition correspond évidemment à plusieurs expé-
riences révolutionnaires vécues en Europe, comme la révolution des Pays-Bas, les 
révolutions ibériques du xve au xviiie siècle, les révolutions dans les Balkans et dans 
les îles Britanniques, les révolutions en France ou en Russie. Cependant, elle n’est pas 
compréhensive. Pour une première raison : dans les révolutions, le transfert du pou-
voir de l’État n’a pas toujours lieu par la force puisque certaines révolutions peuvent 
avoir un caractère pacifique. Une deuxième raison : l’idée de souverainetés multiples 
ne tient pas assez compte des révolutions populaires directes, dites « spontanées », 
comme les révolutions arabes, notamment à partir de l’année 2011.

Il me semble par conséquent que, pour définir une révolution, il faut strictement 
s’en tenir aux caractères communs minimums, aux conditions nécessaires, qui 
puissent englober le maximum d’expériences de révolution dans l’histoire, y compris 
les dernières en date. Une révolution implique :

a) une protestation publique massive. Sans revenir au détail de cet élément, rappe-
lons qu’une protestation peut se manifester sous plusieurs formes : elle peut être 
pacifique ou violente, dirigée explicitement ou implicitement contre le régime 
en place, mais, dans tous les cas de figure, ce qui la caractérise, c’est sa visibilité 
et l’utilisation de l’espace public ;

b) la victoire de cette protestation, ce qui veut dire la chute d’un régime politique 
avec ses hommes, ses symboles et sa constitution. Une révolution, dans le cas où 
elle n’est pas suivie de la constitution d’un gouvernement révolutionnaire, doit 
être au moins assumée et reconnue par le nouveau pouvoir, même s’il com-
prend des responsables de l’ancien régime déchu par la révolution ;

c) enfin, une révolution est un message, un appel, en fait un rappel de presque les 
mêmes principes universels de dignité, de justice et de liberté. Cette troisième 
condition révèle la portée incontestablement éthique et humaniste de toute 
révolution.

Ce dernier point nous conduit au rapport entre violence et révolution.
La violence, est-elle une nécessité de toute révolution ? Peut-on affirmer, avec 

Arno J.  Mayer, que les révolutions sont des furies dévastatrices et qu’il ne peut y 



	 MONDES FRANCOPHONES	 591

avoir de révolution sans violence, terreur, iconoclasme ou guerres ? Hannah Arendt 
affirmait qu’une révolution est « un moment violent d’expression de la souverai-
neté populaire » et que la guerre et la révolution trouvent leur point de convergence 
dans la violence.

Certes, les formes de violence dans les périodes de révolutions se concrétisent par la 
répression antirévolutionnaire, la « militance » révolutionnaire, la violence des gou-
vernements révolutionnaires ou issus d’une révolution, la guerre civile et enfin la 
guerre internationale. Cependant, si la violence accompagne généralement les révolu-
tions, elle ne fait pas partie nécessairement de sa définition. En effet, l’histoire récente 
montre qu’il existe des « révolutions dans la légalité » et des révolutions pacifiques. 
Tout d’abord, un mouvement révolutionnaire prônant la violence ou la guérilla peut 
changer de cap et se transformer en parti légaliste, passant « des armes aux urnes » et 
se donnant ainsi l’occasion d’influencer le cours des événements, dans le sens de la 
révolution qu’il préconise. L’éthique, sur le plan de la phronesis, et l’objectif 
demeurent les mêmes, mais les moyens et les ressources changent radicalement de 
cap. Ce fut le cas des Tupamaros (Mouvement de libération nationale-Tupamaros, 
MLN-T) en République orientale d’Uruguay.

Par ailleurs, une idéologie révolutionnaire, en se démarquant clairement du sys-
tème économique ou politique environnant, peut accéder au pouvoir par les voies 
légales, conformément à la Constitution et par les élections. Ainsi, au Chili, Salvador 
Allende, représentant la coalition de l’Unité populaire, a accédé au pouvoir par la 
voie des élections démocratiques, le 4 septembre 1970. Sa candidature a été ratifiée 
par le Congrès. Évidemment, nous ne pouvons pas, dans cette hypothèse, parler de 
révolution, au sens strict. Il y manque deux des quatre conditions que nous avons 
évoquées précédemment : la protestation généralisée contre le régime et sa chute. La 
chute du régime est remplacée par la prise du pouvoir par les voies constitutionnelles 
et électorales, comme dans le cas de l’Afrique du Sud. Mais le démarquage idéo­
logique de la «  voie chilienne vers le socialisme  », par rapport au système écono-
mique et social et l’ampleur des réformes initiées par le gouvernement de l’unité 
populaire font que, substantiellement, l’hypothèse est similaire à celle d’une révolu-
tion, « une révolution dans la légalité ».

Cours 3 – Significations

Aujourd’hui, le mot « révolution » renvoie à quatre significations.
1. Il garde tout d’abord sa signification astronomique, celui d’une rotation orbitale 

avec retour au point de départ. Une telle révolution est calculable, prévisible sur le 
très long terme.

2.  Il désigne également un changement important d’une situation donnée, une 
rupture, une transformation profonde. La révolution s’oppose à la tradition, dans la 
mesure où elle marque une discontinuité, alors que l’idée de tradition évoque la 
continuité des idées, des mœurs et des institutions à travers le temps. La révolution 



592	 Yadh ben achour	

s’oppose également à l’évolution, dans la mesure où cette dernière réfère au dévelop-
pement régulier et au changement continu, y compris de la tradition elle-même. Mais 
ce critère est insuffisant. Au-delà, nous constatons une diversité d’espèces, englobant 
des phénomènes historiques d’une très grande variété, appartenant aux domaines 
religieux, culturel, économique, artistique ou philosophique. Pour pouvoir compa-
rer, nous ne pouvons comparer que des espèces particulières de révolutions. L’unité 
de l’espèce, malgré la diversité des faits, des moyens et des circonstances, permet seule 
la comparaison. Par ailleurs, même à l’intérieur de la catégorie «  révolutions poli-
tiques », des sous-catégories existent, également incomparables les unes par rapport 
aux autres.

3. « Révolution » peut également se déployer au plan de la pensée. Sous ce jour :
a) elle peut tout d’abord désigner un projet de changement social, celui de faire 

la révolution pour atteindre un objectif social précis. Contrairement au cas 
précédent, il s’agit ici de prévoir ou même planifier pour le futur. Le projet 
marxiste s’inscrit dans ce cadre ;

b) la même démarche peut se retrouver au niveau de l’analyse rétrospective 
d’une révolution, c’est-à-dire l’analyse qui vient penser une révolution qui a 
déjà eu lieu. C’est ainsi que Hegel pense que la révolution française s’inscrit 
dans le cadre d’un combat entre la pensée des Lumières, l’Aufklarung, et le 
monde réel, et que cette révolution spirituelle, luttant contre la conscience 
naïve de la masse et contre les représentants de la foi, enfantera la Révolution 
française, considérée par Hegel non pas comme le règne de la liberté absolue, 
mais son avènement. Sauf pour les révolutions spontanées, le fait 
révolutionnaire, avant d’éclater, a d’abord été saisi par l’esprit pensant ;

c) elle peut prendre la forme de l’utopie. L’utopie, dans son sens philosophique 
ou littéraire, ne se distingue pas fondamentalement, pas même par son inten-
tion, d’un projet de révolution. En effet, une philosophie sociale critique 
peut se développer dans la forme littéraire de l’utopie, de la fiction ou du 
roman philosophique. Il s’agit, de la part d’un auteur, d’offrir au public le 
plus large, dans une forme imagée et symbolique, une réflexion théorique, 
parfois philosophique, de ce que devrait être la société idéale, la meilleure des 
cités possibles –   parce que la plus vertueuse, la plus savante ou la moins 
ignorante, ou encore la mieux gouvernée. Comme le projet révolutionnaire, 
l’utopie est créatrice d’espérance, sauf que son appel à l’action est moins 
pressant. Pour cette raison, nous intégrons la littérature des utopies et romans 
philosophiques dans l’analyse du phénomène révolutionnaire en tant 
qu’œuvre de l’esprit ;

d) enfin, la pensée sur les révolutions peut aller jusqu’à la mystification, c’est-à-
dire la présentation d’un récit révolutionnaire à la fois mystique et mythique 
constitutif d’un peuple ou d’une nation, comme celui de Guillaume Tell, le 
héros légendaire des récits mystiques constitutifs de la Suisse, condensé dans 



	 MONDES FRANCOPHONES	 593

le Livre blanc de Sarnen (1470) ou encore la Gesta Danorum produite par 
Saxo Grammaticus sur l’histoire du Danemark.

4. Un quatrième sens, purement évaluatif, doit être considéré. Une révolution est 
entendue au sens du progrès, de l’innovation, de la libération par rapport à quelque 
chose qui nous retenait dans un état inférieur et qu’il convient de changer. Lorsque 
nous affirmons qu’une découverte est révolutionnaire, que telle technique va révolu-
tionner la médecine, qu’Internet a révolutionné nos modes et nos méthodes de 
connaissances, que l’informatique a révolutionné nos moyens de communication et 
d’information, ou qu’une révolution a refait le visage d’une société, nous entendons 
clairement dire que ces révolutions constituent des progressions. Progression vient de 
progrès. La révolution sexuelle, les révolutions scientifique, culturelle, artistique, 
philosophique ou littéraire sont frappées du sceau de la positivité dans une partie 
importante de l’opinion mondiale. Autrement dit, une révolution, y compris les 
révolutions sociales, va dans « le bon sens », elle se revendique, elle se mérite, bien 
que ce bon sens ne soit pas compris de la même manière. D’où, parfois, les polé-
miques passionnées et les querelles véhémentes pour décider si tel événement consti-
tue ou non une révolution.

Passons au temps des révolutions. Il n’est pas homogène. Certaines révolutions se 
situent sur les millénaires. Il en est par exemple ainsi des révolutions cognitives ou 
agricoles. Ce sont des révolutions en pente très douce. D’autres se situent sur les 
siècles, comme les révolutions scientifiques, culturelles ou religieuses qui sont sou-
vent accompagnées de périodes troubles, de violences et de guerres, et peuvent 
prendre des siècles pour s’accomplir. Certaines révolutions se comptent en jours, 
comme les Trois Glorieuses en France (27, 28 et 29 juillet 1830), ou les 29 jours de la 
révolution tunisienne.

Cours 4 – Révolution et religion

Leur point commun consiste à capter le corps et l’esprit individuel, ainsi que le 
corps politique, pour les soumettre à leur loi. Mais elles n’appartiennent pas au même 
monde. L’une promet le bonheur sur la seule terre, l’autre, sur la terre et dans le ciel. 
La politique et la religion sont dans une relation à la fois de distance et de proximité. 
Sur la révolution, chacune d’elles construit son récit particulier, mais toutes les deux 
produisent des révolutions et sont produites par des révolutions. Elles sont, à part 
entière, la cause et l’effet des révolutions. Une religion nouvelle, est, sans conteste, 
une révolution dans l’histoire spirituelle et morale. Les figures prophétiques et 
sapientiales sont porteuses et annonciatrices d’une ère spirituelle nouvelle. Mais, sans 
conteste également, une religion nouvelle constitue un bouleversement de l’ordre 
politique, dans l’immédiat ou à terme. Elle est fondatrice d’un ordre politique, nais-
sant ou à naître.

Cependant, une religion nouvelle et triomphante est condamnée à s’installer dura-
blement dans l’histoire, à passer du stade révolutionnaire au stade conservateur, pour 



594	 Yadh ben achour	

pouvoir persister dans son être. Elle devient, par la nature des choses, orthodoxie. 
Mais en le devenant, et comme tout pouvoir, elle va susciter des phénomènes scis-
sionnistes, que, de son point de vue, elle qualifie d’«  hérésies  » pour pouvoir les 
menacer, les juguler ou les exterminer. Ces hérésies sont, en réalité, de nouvelles reli-
gions dans la religion de l’origine et, partant, des révolutions contre l’orthodoxie 
régnante. En un mot, la politique et les révolutions politiques rôdent autour du 
champ religieux, et la religion tourne constamment autour du monde politique, 
conditionne ses révolutions ou en est la cause plus ou moins directe.

Les expériences historiques qui ont servi de trame à ce cours se rapportent tout 
d’abord aux grandes révolutions occidentales modernes dans leurs contextes reli-
gieux, du siècle d’or néerlandais à la révolution des Patriotes, puis aux révolutions 
anglaises de 1649 et 1688-1689, puis à la révolution américaine de l’indépendance, 
enfin à la Révolution française de 1789, son interprétation et ses retours en 1830, 
1848 et 1870, ainsi que son expatriation et sa diffusion à travers le monde. Le 
contexte islamique a également été considéré, dans la mesure où l’histoire de l’islam 
constitue un véritable laboratoire pour l’analyse des révolutions dans le rapport avec 
la religion, depuis la révolution du premier islam, jusqu’aux révolutions turque et 
iranienne, en passant par les révolutions à l’origine des hérésies (révolte des 
Pénitents, révolutions kharéjites, révolution des Zanjs, révolutions anatoliennes), 
contre-orthodoxies et fondations de nouveaux États impériaux (révolutions abbas-
side, fatimide, almoravide, almohade), ainsi que les mouvements révolutionnaires 
politiques et religieux face aux conquêtes coloniales.

Cours 5 et 6 – Qu’est-ce qu’une révolution démocratique ?

Une révolution démocratique consiste, sinon à se conformer totalement, du 
moins à se rapprocher au maximum de la norme démocratique et de ses principes. 
La norme est l’abstraction du réel se réalisant dans le réel. Elle est à la fois au-dessus 
de l’histoire, mais anime l’histoire. La démocratie est une norme, « une idée-force », 
extraite du réel, le dépassant, y revenant sans cesse, l’inspirant, sans jamais s’y retrou-
ver entièrement.

Par conséquent, trois conditions méthodologiques fondamentales s’imposent 
pour justifier universellement la norme démocratique du point de vue de la philo­
sophie politique : la considérer comme norme et non comme régime ou système ; lui 
trouver un principe philosophique fondateur ; enfin, la retrouver dans la marche de 
l’histoire, lui donner son épaisseur existentielle, en vue de la faire échapper à l’idéa-
lisme. Fonder philosophiquement doit être impérativement suivi de «  débusquer 
dans la jungle de l’histoire ». Dans cette jungle, nous découvrirons un principe moral 
inspirant et même animant l’histoire : l’indignation face au scandale. Dans la marche 
concrète de l’histoire, nos souffrances nous conduisent directement à l’éthique de 
l’indignation, propulseur des résistances, des révoltes et des révolutions.



	 MONDES FRANCOPHONES	 595

La substance de la norme démocratique se ramène à cinq principes fondamentaux : 
la dignité, la liberté, l’égalité, la participation et le règne du droit, non de la pure et 
immédiate volonté du gouvernant. Toutes les cultures ou civilisations du monde ont 
formulé les principes de la norme démocratique. En examinant les textes fondateurs 
ou les traditions orales de chacune d’elles, nous pouvons les retrouver dans les ensei-
gnements écrits ou oraux théologiques, philosophiques ou littéraires. Le Ren des 
Entretiens confucéens, cette vertu générale de bienveillance et sa règle d’or : « Ne fais 
pas à autrui ce que tu ne voudrais pas qu’on te fît », les commandements bibliques, la 
Deuxième Fatiha, la charte de Kurugan Fuga (charte de Manden) de l’Empire du 
Mali, sous le règne de l’empereur mandingue Sunyata Keita au xiiie siècle, constituent 
autant d’expressions particulières d’une norme démocratique.

La question fondamentale est de savoir au nom de quoi préférer la démocratie à la 
dictature, à l’aristocratie, à l’oligarchie, à la monarchie de droit divin ou au régime 
théocratique ? Comment, sur le plan philosophique, légitimer la norme démocra-
tique et la considérer comme supérieure aux autres modèles d’organisation poli-
tique ? Comment transformer notre senti en démonstration ?

La réponse à cette question dérive, à mon sens, du principe de non-souffrance. 
Notre constat de départ, c’est que le principe de non-souffrance régit l’ensemble de la 
vie de l’être humain de sa naissance à sa mort. Il s’agit d’un constat que nous impose, 
sans exception, l’expérience de la vie elle-même. Il s’agit également d’un fait instinctif 
premier, naturel, s’imposant de lui-même avant tout discernement ou effort d’intelli-
gence. Plus tard, au cours du développement de l’être social, le principe de non-
souffrance fait l’objet d’une construction intellectuelle, politique, institutionnelle, 
qui vise à mettre toutes les ressources et les capacités de la société au service des indivi-
dus pour leur éviter de tomber sous l’emprise de la souffrance. Pour cela, l’État 
planifie, élabore des budgets et des politiques économiques, recherche constamment 
des ressources humaines et institutionnelles pour mobiliser la société en vue d’éviter, 
dans la mesure du possible, de tomber sous le coup de la souffrance. La norme 
démocratique, dans son essence et son développement historique, est tout entière 
érigée en vue de soulager, limiter, ou abolir le règne de la souffrance. Cela concerne 
les trois dimensions de l’homme : la dimension matérielle et corporelle, la dimension 
morale de l’être humain, en tant qu’être pensant, parlant et discernant, et enfin la 
dimension sociale de l’être humain en tant que membre d’une communauté détermi-
née. Pour cette raison, la norme démocratique s’interdit de porter atteinte à la vie ou 
à l’intégrité physique de l’humain, parce qu’elle s’interdit de le faire souffrir dans sa 
vie et son corps. Elle s’interdit également de porter atteinte à cette capacité de 
l’Homme pensant d’inventer, de créer, de former des concepts, d’adhérer à des idéo-
logies, de les exprimer et de les partager avec ses semblables, parce qu’elle s’interdit de 
faire souffrir l’être humain dans sa dimension morale. Enfin, elle s’interdit de porter 
atteinte au vivre ensemble qui constitue le fondement même de l’Homme social, être 
civique par nature. Le respect du principe de non-souffrance conduit par conséquent 
à la liberté. Il devient universel, par l’identification de chacun de nous à ce Même 



596	 Yadh ben achour	

commun qui nous rassemble tous. C’est cette identification qui conduit au devoir-
être d’amitié ou de fraternité entre les mêmes de ce Même commun.

La norme démocratique, bien que se situant au-dessus de l’histoire, émerge cepen-
dant à partir de l’histoire et les expériences concrètes des sociétés. Les transforma-
tions des modes de production, du prélèvement fiscal, de la force de travail, des 
technologies artisanales, industrielles, financières ou de la communication ont évi-
demment un impact déterminant déstructurant et restructurant sur la vie 
économique, sociale, artistique, culturelle, religieuse, en bref, sur l’ensemble de la vie. 
Mais tout cela est accompagné, soutenu, propulsé par des idéaux, des passions, des 
motifs moraux, des refus de situations, au nom de la justice, du droit et de l’équité, en 
bref, au nom d’une éthique.

Sur ce plan, l’idée démocratique a toujours vécu dans un état permanent de crise 
doctrinale. Aux premiers rangs se trouvent les philosophes. De Platon à Nietzche, 
philosophes de haut vol, et plus tardivement, par des philosophes tel Carl Schmitt, de 
féroces objections ont été adressées à la théorie aussi bien qu’à la pratique démocra-
tique. Le livre VIII de La République en témoigne puisqu’il accuse la démocratie de 
faire montre d’excès de liberté et d’égalité, de porter en elle-même le risque de 
l’anarchie, puis de la servitude et finalement de la tyrannie.

Face à ses adversaires, notamment le relativisme historico-culturaliste, le relativisme 
scientifique, l’adversité idéologique ou religieuse et le populisme, l’idée démocra-
tique ne peut se passer d’un fondement philosophique qui la sauve du relativisme, 
notamment son rattachement exclusif à la civilisation occidentale. Il a fallu, par 
conséquent, trouver dans le champ philosophique un principe pouvant universelle-
ment justifier la norme démocratique. Ce principe est celui de la non-souffrance. 
Mais ce fondement philosophique doit trouver sa réalisation dans le déroulement de 
l’histoire. Ce sont précisément les révolutions et les résistances, animées par les inté-
rêts mais également par l’éthique de l’indignation et les crises de la conscience, qui en 
constituent la manifestation.

À travers les trois dimensions de la personne humaine, physique, morale et sociale, 
la norme démocratique a été examinée dans son rapport avec «  la condition souf-
frante » des individus ou des groupes sociaux plus larges. Pour répondre à cette condi-
tion souffrante, la norme démocratique intervient directement sur le plan de l’être 
physique, en garantissant les droits de la vie et du corps, sur le plan de l’être moral, en 
protégeant les libertés de l’être pensant, croyant ou créateur, jusqu’à admettre implici-
tement un droit à la dissidence, et enfin sur le plan de l’être social, en garantissant le 
droit et la liberté à la participation politique, par le vote, la représentation ou par 
d’autres moyens politiques et juridiques infiniment variables. C’est à cette condition 
que nous pouvons établir l’universalité de la norme démocratique, avec ses cinq prin-
cipes fondamentaux : la dignité « inhérente à la personne humaine », la liberté, l’éga-
lité, la participation et la règle de droit quelle qu’en soit la nature. Nous aboutissons 
ainsi à la conclusion que le développement démocratique s’est réalisé dans toute l’his-
toire des cultures et que le rôle de la civilisation occidentale a été d’en offrir la synthèse 



	 MONDES FRANCOPHONES	 597

et d’en construire la théorie. Les révolutions politiques ou sociales éclatent par suite de 
l’indignation face au scandale d’une situation devenue inacceptable au regard des cri-
tères –  évolutifs  – de justice, de dignité et de liberté. L’indignation, propulseur des 
révoltes et révolutions, est l’incarnation du principe de non-souffrance dans le dérou-
lement de l’histoire.

Concrètement, une révolution démocratique est l’événement historique par lequel 
un changement de régime politique a lieu, en vue de mettre en application les prin-
cipes cardinaux de la norme démocratique. Elle constitue une accélération des cycles 
historiques de changement social et de progrès, une prise de conscience. Une révolu-
tion, c’est l’humanisme en marche vers un stade supérieur. Cette portée éthique n’est 
pas le propre des révolutions modernes. Ces dernières tranchent par leur philosophie 
particulière concernant les rapports de l’État et de la société, le droit et l’individu. 
Elles se caractérisent également par leur langage particulier. Mais les grands principes 
dérivant de la norme démocratique se retrouvent quasiment dans toute révolution. 
Les révoltes et les révolutions de toutes sortes qui ont parsemé l’histoire répondent en 
général à une revendication de justice, d’égalité des races, de refus de la discrimina-
tion. Elles ont pris parfois la forme d’idéologies égalitaristes ou clairement commu-
nistes. Les slogans révolutionnaires, quasiment en tout lieu et en tout temps, 
reprennent et rajeunissent les mêmes idées : « Le droit est advenu, le tort s’est pulvé-
risé et le tort doit nécessairement périr » (jâ’a al haqqu wa zahaqa al bâtilu inna al 
bâtila kâna zahûqa 1), «  Dignité, liberté, justice  », «  Liberté, égalité, fraternité  », 
« Du pain, du travail », « À bas Pharaon ! », « Mort au Taghout 2 », « La terre aux 
paysans », « La mort plutôt que l’humiliation ». Les révoltes et les révolutions se 
trouvent donc au point de jonction entre les faits du monde réel et les idées.

Tous les types de révolution peuvent s’inscrire dans ce paradigme éthique. Ce der-
nier s’accomplit dans l’histoire par le jeu du principe de non-souffrance. L’éthique de 
l’indignation et cette dernière, qui est une réaction contre la condition souffrante, se 
révèle à son tour par les résistances, les révoltes et les révolutions, ainsi que par les 
crises de la conscience. Ce processus peut être observé clairement à travers l’évolution 
des systèmes juridiques vers une conception plus rationnelle et humaniste de la souf-
france, en particulier de la souffrance pénale.

1. Verset 81 de la sourate du Voyage nocturne, largement diffusé au cours de la révolution iranienne 
de 1979.
2. Taghût, dans le langage coranique, est à sens multiple. Parmi ses sens figure celui du despote qui 
gouverne selon sa volonté pure. Le modèle du Taghût, dans le Coran, est représenté par le pharaon. 
Le terme a été utilisé au cours des révolutions arabes de 2011. Il est en particulier prisé par les Frères 
musulmans.



598	 Yadh ben achour	

Cours 7 – Considérations sur les révolutions africaines  
et dans le monde arabe et musulman

Qu’est-ce qui pourrait justifier que l’on traite ensemble, du point de vue de la théo-
rie des révolutions, le monde arabe, le monde africain et le monde musulman ?

Ce choix n’est pas arbitraire. Malgré la diversité des cultures et des civilisations, ces 
trois entités sont animées, indépendamment de leur situation géographique, par des 
énergies communes qui justifient de les examiner ensemble. En premier lieu, la majo-
rité des pays appartenant à ces zones géographiques ont tous vécu avec plus ou moins 
d’intensité les situations coloniales. Leur histoire présente est conditionnée, peu ou 
prou, par cette situation. Pour répondre à la dépossession matérielle et morale de la 
colonisation, ils ont élaboré une contre-culture, dans laquelle le thème de la réappro-
priation de soi est prédominant. Ce thème va devenir le pivot central des révolutions 
africaines, aussi bien sur le plan politique que sur le plan culturel. Dans ce contexte, 
l’adversaire commun, le support de l’altérité absolue, devient «  l’Occident  », «  le 
Blanc », « l’Européen » considéré comme une entité abstraite, et le refuge identitaire 
ou l’arme défensive, à côté de l’histoire revisitée et des traditions et coutumes, est sou-
vent l’Islam. Ce phénomène a pris une grande tonalité lors de la constitution et du 
développement du mouvement afro-négro-islamique américain the Nation of Islam. 
Fondée en 1930 par Walace Fard Muhammad, considéré comme Mahdi (chef reli-
gieux charismatique et rédempteur), l’organisation s’est distinguée par ses positions 
radicales à la fois sur le plan racial, religieux et politique. Justice, Freedom, Equality, 
Islam figurent sur leur emblème.

L’islam, en effet, constitue un facteur central dans toutes les réflexions sur 
l’Afrique, le monde musulman et le monde arabe. Ainsi, Edward Wilmot Blyden, 
l’un des pères du panafricanisme, partisan de l’œcuménisme chrétien dans le déve-
loppement moral de l’Afrique, pensait cependant que l’islam ayant joué un rôle civi-
lisateur, moral et spirituel sur le continent africain (par rapport au paganisme) devait 
être considéré avec sérieux et réalisme, et que l’entente du christianisme et de l’islam 
était nécessaire pour un développement équilibré de l’Afrique. Le rôle de l’islam, 
comme nous l’avons vu précédemment, apparaît également à travers les mouvements 
révolutionnaires politico-religieux contre les conquêtes coloniales en Afrique, dans le 
monde musulman et dans le monde arabe, avec des figures emblématiques comme 
celle de l’émir Abdelkader en Algérie, de l’émir Abdelkrim dans le Rif, d’Omar Al 
Mokhtar en Cyrénaïque, de Mohamed Ibn Abdalah, le Mahdi au Soudan, de 
l’Almamy Samory Touré en Afrique de l’Ouest, de l’imam Shamil dans le Caucase. 
Cette tendance vers la réappropriation de soi par le truchement de la religion attein-
dra son apogée avec la révolution iranienne.

Depuis la fin du xive siècle, l’Afrique a été touchée par des événements majeurs 
qui ont négativement marqué son histoire. Ce fut tout d’abord la traite négrière 
orientale, pratiquée depuis le Moyen Âge, puis la traite interafricaine et les guerres 
esclavagistes entre les royaumes africains du Mali, du Dahomey, du Bénin ou 
l’Empire ashanti, et enfin la traite dite « atlantique », initiée principalement par les 



	 MONDES FRANCOPHONES	 599

négriers avec le soutien des puissances européennes. Cette dernière fut particulière-
ment dévastatrice. Avec la complicité de certains chefs africains avides de pouvoir et 
de richesses, et malgré certaines interventions officielles pour réduire les cruautés à 
l’égard des esclaves, les États occidentaux comme le Portugal, l’Espagne, l’Angleterre, 
la Hollande, le Danemark ou la Suède participèrent à cette vaste opération de déshu-
manisation du continent africain par des compagnies commerciales ou des aventu-
riers esclavagistes, dénoncée très tôt par des penseurs européens. L’Afrique, et en 
particulier l’immense zone forestière et maritime limitrophe du fleuve Congo et de 
ses affluents, devint le terrain des rivalités entre les puissances occidentales. La 
conférence de Berlin de novembre  1884-juillet  1885 n’eut d’autre but que celui 
d’assurer la liberté du commerce sur les deux fleuves du Congo et du Niger, et 
d’apaiser ces conflits. La conférence de Berlin prétendait également «  accroître le 
bien-être moral et matériel des populations indigènes  » et, pour cela, adopta une 
déclaration concernant la traite des esclaves. La conférence adopta également « une 
déclaration introduisant dans les rapports internationaux des règles uniformes rela-
tives aux occupations qui pourront avoir lieu à l’avenir sur les côtes du continent 
africain. » En réalité, la conférence de Berlin préparait le terrain pour la future colo-
nisation généralisée de l’Afrique. Des frontières artificielles furent tracées, des eth-
nies furent divisées, des identités furent bafouées, des génocides furent accomplis. 
La tragédie des peuples herero et nama, révoltés en 1904 contre la puissance occu-
pante du IIe Reich, et les exactions de certains officiers allemands comme le lieute-
nant Ralph Zürn est assez parlante. Ces tribus dirigées par Samuel Maharero furent 
poussées vers le désert de Namibie par le général Lothar Von Throta et y moururent 
par dizaines de milliers, coincés entre la mort de faim et de soif dans le désert et celle 
non moins certaine du feu allemand. Les survivants furent déportés dans des camps 
de concentration pratiquant le travail forcé.

Révolution africaine fut le titre de livres ou journaux qui, au moment des pro-
messes de la Conférence des États indépendants d’Afrique (Accra, avril 1958), enten-
daient mettre l’accent sur les deux ruptures majeures de l’histoire africaine des 
années 1960 : la décolonisation et le développement social, culturel et économique. 
L’émancipation de l’humanité souffrante, du continent souffrant, celui des damnés 
de la terre, était alors le principe idéal de toute politique. Il s’agissait de réaliser le rêve 
d’une « nouvelle humanité », de fonder un « nouveau langage », pour reprendre les 
expressions de Frantz Fanon. Il fallait rompre les chaînes qui retenaient le colonisé à 
l’Europe. En décembre  1958, Accra accueillit la Conférence des peuples africains, 
ouverte aux partis et organisations nationalistes. L’accélération de la décolonisation, 
entre  1958 et  1960, dut beaucoup, à coup sûr, à la Conférence panafricaine des 
peuples et à ses retombées.

À partir de là, et en suivant le modèle algérien du FLN, les révolutions africaines 
indépendantistes ou antiracistes devinrent des révolutions armées, avec la 
constitution des partis antiségrégationnistes ou des mouvements de libération 
nationale. Mais la rupture avec l’Europe n’était pas en elle-même suffisante pour 



600	 Yadh ben achour	

assurer la dignité des peuples africains. Il fallait aller au-delà. C’est-à-dire transformer 
les révolutions indépendantistes en révolutions sociales, culturelles et politiques.

C’est pour cette raison que le marxisme constitua un pôle attractif pour les nou-
veaux États indépendants d’Afrique. Ainsi, au Ghana, au Mozambique, en Angola, 
au Bénin, en Éthiopie, en Somalie, des régimes directement inspirés du marxisme-
léninisme scientifique sont mis en place. Toutes ces expériences furent cependant 
vouées à l’échec. Elles furent noyautées par le jeu d’influence des grandes puissances, 
furent victimes des conflits tribaux et ethniques, connurent des dictatures parfois 
génocidaires (massacre des Isaaq en Somalie) qui, malgré les bonnes intentions de 
départ, entraînèrent l’aggravation des problèmes économiques sociaux et politiques 
de leur pays. Mais si les révolutions communistes connurent l’échec, en revanche, la 
grande révolution africaine de Nelson Mandela et ses compagnons marqua le sort de 
tout le continent africain et eut un retentissement mondial.

Cours 8 – Les révolutions dans le monde arabe

La huitième et dernière leçon qui a eu lieu en présence et avec la participation du 
professeur Henri Laurens a été consacrée plus spécifiquement aux révolutions dans 
le monde arabe, en particulier aux grands événements de 2011 connu sous l’appella-
tion « Printemps arabe ». L’analyse du phénomène révolutionnaire dans le monde 
arabe a été menée sur la base d’une distinction entre les situations révolutionnaires et 
les dynamiques révolutionnaires.

Les situations révolutionnaires
La réalité du monde arabe, c’est que celui-ci se trouve soumis à une surcharge de 

frustrations et d’attentes qui constituent autant de repoussoirs pour tout un 
ensemble d’idéologies et d’activités politiques, tentant chacune de répondre à ces 
besoins et attentes. Ces frustrations sont parfois mythifiées ou inventées pour les 
besoins d’une cause particulière ou la défense d’une idéologie. D’autres problèmes 
ont une réalité plus objective en tant que fondement de ces dynamiques potentielle-
ment ou véritablement révolutionnaires.

1. Au point de départ, trois facteurs ont joué conjointement pour constituer le 
socle sur lequel vont se former des dynamiques révolutionnaires. Il s’agit de l’aboli-
tion du califat, de l’occidentalisation des mœurs qui touchent en particulier les élites 
urbaines administratives politiques et intellectuelles, et les jeux d’influence ou d’em-
prise des puissances occidentales.

L’abolition du califat en 1924 a été ressentie comme une blessure par une grande 
partie du monde musulman et a provoqué de nombreuses réactions. Bien que la 
révolte arabe de 1916 ne soit pas étrangère à la crise de l’Empire ottoman, les Arabes, 
en particulier au Maghreb, n’ont pas accepté l’événement, ce qui provoqua une 
réaction hostile, un climat de revanche. Ce facteur doit être conjugué avec l’occi-
dentalisation des mœurs au sein des élites bourgeoises économiques, politiques, 



	 MONDES FRANCOPHONES	 601

administratives et intellectuelles dans les grandes cités, entretenant des rapports 
directs d’échanges et de proximité avec le monde européen ou américain. Cela aggra-
vera la rupture entre la masse du peuple et les élites.

2. Il en est ainsi également de la création en mai 1948 de l’État d’Israël, puis des 
guerres israélo-arabes de  1948, 1956, 1967 et 1973, ainsi que de l’occupation par 
Israël des territoires palestiniens et l’édification du mur et du maintien de Gaza dans 
le statut de territoire assiégé, soumis à des opérations militaires constantes. Ces 
actions ont été jugées contraires au droit international et au droit humanitaire par des 
instances internationales comme la Cour internationale de justice ou le Comité des 
droits de l’Homme, ou encore par le tribunal Russell pour la Palestine. Les politiques 
israéliennes et la situation de la Palestine vont générer un véritable maelstrom idéo­
logique et politique. Sur la question palestinienne, les États arabes n’ont cependant 
jamais défini une stratégie commune et réaliste. Les réactions du monde arabe vont 
des flambées oniriques d’une opinion populaire, unanime dans son soutien à la cause 
palestinienne, à la collaboration de plus en plus affichée avec l’État d’Israël et de ce 
que Samir Amin appelle « la liquidation du danger révolutionnaire palestinien », en 
passant par la condamnation sans appel de « la normalisation », considérée dans sa 
propagande électorale par le président tunisien actuel comme un « acte de haute tra-
hison », avant qu’il aille quémander l’inspiration et le soutien de l’Égypte, qui consti-
tue pourtant l’exemple de la normalisation.

3. Le troisième terreau sur lequel se développe une autre dynamique révolution-
naire provient de l’inégalité sociale réelle ou symbolique. Les sociétés arabes se carac-
térisent par l’existence d’élites intellectuelles et artistiques, administratives, 
économiques, commerciales minoritaires, bénéficiant en quelque sorte d’une rente 
de situation, faisant face à une majorité populaire vivant dans la précarité et par 
conséquent disposée à s’attaquer à ces inégalités sociales ou ses symboles. Dans cette 
perspective, les monarchies héréditaires, comme l’Égypte de 1952 ou l’Irak de 1963, 
symboles de la décadence morale, de la société élitaire de luxe et de divertissements, 
vont se trouver dans des statuts fragiles de légitimation et devenir ainsi une proie 
facile pour les coups de forces armées, soutenus par une large partie de la population 
et, à ce titre, considérés comme révolutionnaires. La République révolutionnaire 
construite sur les ruines de la monarchie devient le facteur de rassemblement des 
mécontentements populaires.

4. Les stratégies de domination des puissances militaires occidentales, interprétées 
comme les signes du néocolonialisme, constituent une autre source à partir de laquelle 
viennent s’abreuver une série de frustrations, plus ou moins exagérées. La nationalisa-
tion du canal de Suez en 1956 par le président Jamal Abdel Nasser en est une illustra-
tion significative. Il en est ainsi également de la nationalisation des terres agricoles en 
Algérie en 1963 par la réforme agraire décidée par Ben Bella, et en Tunisie, en 1964, 
par le président Bourguiba. Mais on peut lire de la même manière des questions 
comme celle du Sahara occidental, libéré de l’Espagne, mais devenant une pomme de 
discorde entre les Sahraouis et l’Algérie d’un côté et le Maroc d’un autre.



602	 Yadh ben achour	

En un mot, l’idée d’un monde arabe victimisé par le colonialisme, comme le pro-
clame la constitution syrienne, constitue une idée-force. Pour cette raison, un senti-
ment de rancœur, pour ne pas dire de rancune, se dessine toujours, en toile de fond, 
pour soutenir les réactions individuelles ou collectives contre toutes les actions éta-
tiques ou autres qui pourraient être interprétées comme des actes de collaboration ou 
d’inféodation aux grandes puissances. Ceci se manifeste d’une manière toute particu-
lière dans les assemblées parlementaires ou au sein des partis politiques, souvent, 
hélas, pour soutenir des comportements démagogiques. Mais ce sentiment d’hostilité 
ne se manifeste pas uniquement sur le plan politique mais également sur celui de la 
culture et des mœurs. L’occidentalisation du monde n’a pas ménagé évidemment le 
monde arabe. Mais ce dernier, tout en s’adaptant par nécessité à cette occidentalisa-
tion, refuse de l’assumer et exprime contre cette situation toute une gamme de réac-
tions plus ou moins hostiles.

5. L’un des facteurs de frustration les plus marquants, mais pourtant les plus fan-
tasmés, est incarné par l’idée de l’unité perdue et du démembrement de la nation 
arabe. La nation arabe, si cette expression devait être entendue dans son sens le plus 
strict, comme l’unité d’un État, d’une société unifiée sur le plan culturel et linguis-
tique et d’un territoire délimité par des frontières, relève plutôt de l’idée que de l’ex-
périence concrète. Mais cette idée est précisément extrêmement forte dans le monde 
arabe. Les faits retenus ne sont donc pas ceux d’un véritable État-nation mais d’une 
nation idéalisée qui englobe à la fois des constats historiques avérés mais également 
un projet de renaissance. Les constats procèdent de facteurs d’unité culturelle et reli-
gieuse, c’est-à-dire la littérature arabe, notamment la poésie, la philosophie considé-
rée comme l’origine de la philosophie occidentale, l’origine commune notamment 
l’éphémère unification omeyade, les gloires de l’Empire abbasside, l’unité religieuse 
et la force de l’islam dans l’arabité, malgré les fortes dissidences, hérésies, schismes de 
toutes sortes, enfin la proximité géographique et l’unité du territoire qui est un terri-
toire d’un seul tenant. C’est à partir de ces constats que va être élaborée l’idée de 
l’unité sur le socle du fait culturel, religieux et linguistique, contre les défis multiples, 
notamment le néo-colonialisme.

6. La dernière source de frustration et de ressentiment découle de la nature des 
régimes politiques qui se partagent entre les monarchies autoritaires (Maroc, Arabie 
Saoudite), les dictatures militaires (Soudan, Yémen), les dictatures policières (Saddam 
Hussein, Ben Ali), les régimes de parti unique (Algérie, FLN, Tunisie, PSD puis 
RCD), ou les républiques monarchiques (Syrie de Hafedh Al Assad, Égypte de 
Husni Moubarak), et les États rentiers (Arabie Saoudite, Émirats arabes unis, Qatar). 
Cette situation d’autoritarisme quasi permanent constitue un repoussoir essentiel 
pour les revendications démocratiques.

Les dynamiques révolutionnaires
Toutes ces données expliquent la surchauffe idéologique du monde arabe : commu-

nisme, libéralisme, nationalisme nassérien, nationalisme baasiste, nationalisme d’État 



	 MONDES FRANCOPHONES	 603

à la Bourguiba, socialisme, islamisme, salafisme, mais expliquent également l’échec de 
toutes ces tentations idéologiques dans le champ de l’expérience concrète. La sur-
charge idéologique se manifeste par une multiplication d’antagonismes idéologiques 
radicaux : islamisme contre sécularisme, nationalisme arabe contre nationalisme éta-
tique, marxisme contre libéralisme, socialisme contre marxisme, autogestion contre 
capitalisme d’État. En revanche, certains antagonismes connus dans le monde euro-
péen n’ont pas cours dans le monde arabe. Il en est ainsi en particulier de l’opposition 
entre royalistes et républicains. Le « royalisme » existe comme fait politique, en parti-
culier au Maroc et en Jordanie, ou dans le Yémen des rois zaïdites Mutawakkili, mais il 
ne figure pas à la bourse des valeurs idéologiques, en tant qu’énergie mobilisatrice. Au 
contraire, l’idée républicaine est fortement cotée. La raison essentielle de cette situa-
tion est qu’aussi bien l’idée de république que l’idée de peuple sont des valeurs popu-
laires nouvelles partagées par une majorité de l’opinion publique arabe, alors que le 
« royalisme » figure parmi les valeurs anciennes, en voie de disparition. C’est pour 
cette raison que Nasser en  1952, Habib Bourguiba en  1959, Abdelkarim Qassem 
en 1963, Moammar Kadhafi en 1979 ont pu aisément abolir les monarchies régnantes.

Comme la république, la révolution, Thawra, est une idée neuve, en rupture avec 
la théologie politique sunnite dominant le monde arabe et avec ses structures histo-
riques, culturelles politiques et sociales. Elle va, tout d’abord, désigner les mouve-
ments nationalistes indépendantistes, qu’ils prennent la forme de luttes armées, 
comme celle du FLN et de l’ALN en Algérie, contre la France, ou des mouvements 
nationalistes à caractère politique anticolonialistes, comme la révolution de ‘Urâbi 
Bacha de 1881-1882 ou celle de Saad Zaghloul en 1919. Le peuple, entendu cette fois-
ci dans son sens antiélitiste, c’est-à-dire le peuple de la masse, devient l’axe central de 
la pensée politique et de l’expérience. Le principe qui en découle forcément, c’est que 
le peuple a le droit de faire sa révolution, contre toutes les forces qui s’opposent à sa 
volonté et à son émancipation.

Mais, chaque camp va interpréter le principe à sa manière, à commencer par les 
partis communistes arabes et jusqu’au populisme exécrable régnant actuellement en 
Tunisie. L’idée a été exploitée par les idéologues islamistes ou arabo-islamistes. Le 
« principe du peuple souverain » reçoit une version militarisée dans Philosophie de la 
Révolution, fasafat al thawra, de Jamal Abdelnasser. Dans cet opuscule, Abdelnasser 
explique que le 23  juillet 1952 n’est ni une révolte, ni une rébellion, ni un coup 
d’État, mais la réponse à une attente populaire. Pour ne pas revivre l’échec de la révo-
lution de 1919, Nasser pense qu’il est impératif de discipliner l’énergie populaire, de 
la canaliser dans la voix de la révolution, par l’intermédiaire de l’armée qui devient 
ainsi l’armée du peuple souverain et non celle d’un chef. Cette conception de la révo-
lution par l’armée du peuple sera reprise au Soudan, en Irak, au Yémen ou en Libye, 
avec les dérives que nous connaissons.

La vague révolutionnaire la plus profonde s’est manifestée en 2011 au cours de ce 
qui a été appelé «  le Printemps arabe  ». Mais, que ce soit au cours du Printemps 
arabe, avant ou plus tard, des dictatures sont tombées : Ibrahim Aboud (1964), Jaafar 



604	 Yadh ben achour	

al Numeïri (1985) et Omar Al Bachir (2019) au Soudan, Ben Ali en Tunisie (2011), 
Moubarak en Égypte (2011), Ali Abdallah Saleh au Yémen (2011), Bouteflika en 
Algérie (2019).

Par conséquent, un vaste mouvement de revendications et de révoltes démocra-
tiques a traversé l’ensemble du monde arabe en 2011, entraînant la chute d’un cer-
tain nombre de dictateurs au pouvoir depuis des dizaines d’années. Après ces 
renversements de régime, certains de ces pays connurent une expérience démocra-
tique réelle, notamment avec les congrès des dialogues nationaux instaurés en Libye 
ou au Yémen. La Tunisie, après une première période transitoire au cours de l’an-
née 2011, animée par la Haute instance de réalisation des objectifs de la révolution, a 
pu réunir une assemblée nationale constituante qui, après trois années de travail, éla-
bora une constitution démocratique qui fut votée le 26 janvier 2014. Le Maroc, sous 
la pression des événements de février 2011, adopta une nouvelle constitution. Ainsi, 
en 2011, le monde arabe connut un moment démocratique de forte ampleur. L’idée 
de révolution, au sens et avec la portée et la dimension qui lui ont été données 
en 2011, est inédite, sans aucune filiation ni avec les multiples révoltes du passé qui 
n’avaient nullement pour objectif la liberté, ni avec les thawrât, révolutions anté-
rieures nationalistes ou de type nassérien ou baathiste, imposée par le haut. En 2011, 
la pyramide est renversée. La chute de ces dictatures donne aux révolutions arabes 
de 2011 un caractère particulier qui, sans nier leur portée révolutionnaire, les ramène 
à leur véritable nature, celle de révolutions antidictatoriales sans effet notable sur le 
plan culturel, religieux ou sur la structure de classes.

Pour cette raison, un débat s’est ouvert sur leur portée et leur définition en tant que 
révolutions. La suite des événements allait montrer que le régime démocratique serait 
stoppé par le retour à la dictature et la persistance de l’autocratie (Égypte, Tunisie), le 
triomphe des contre-révolutions, l’éclatement de guerres civiles ou les échecs des 
régimes démocratiques mis en place à la suite des révolutions de 2011. En Syrie, la dic-
tature de Bachar al-Assad, aidée par la Russie, a résisté aussi bien aux forces démocra-
tiques qu’aux attaques des milices islamistes et des troupes kurdes. L’autocratie se 
poursuit dans le désordre et dans la destruction du pays. Au Maroc, le règne de la 
suprématie royale se poursuit, malgré la nouvelle constitution de 2011. Au Yémen, 
l’expérience démocratique du Congrès du dialogue national céda la place à une guerre 
civile à caractère confessionnel entre les sunnites et les chiites. Ce type de guerre civile, 
en vérité, s’explique par l’intervention des puissances régionales. Pour Beau et Lagarde 
(2014 3), la Tunisie a montré l’exemple de la seule réussite démocratique dans le 
monde arabe, et même d’une anomalie démocratique pour Safwan al Masri (Masri, 
2017 4). Cependant, après avoir vécu pendant dix ans une expérience démocratique 

3. N.  Beau et D.  Lagarde, L’Exception tunisienne. Chronique d’une transition démocratique 
mouvementée, Paris, Le Seuil, 2014.
4. S.M. Masri, Tunisia: An Arab Anomaly, avec un avant-propos de L.  Anderson, New York, 
Columbia University Press, 2017.



	 MONDES FRANCOPHONES	 605

difficile, elle a fini par faire l’expérience d’un «  coup d’État au nom de la 
Constitution ». Cela peut paraître paradoxal. Mais la réalité s’impose : le président de 
la République, utilisant un article de la Constitution (art. 80), a suspendu cette der-
nière, puis instauré un régime de concentration totale des pouvoirs entre ses mains en 
vue de « redresser le processus révolutionnaire » trahi, d’après lui, par l’exercice d’un 
régime représentatif et parlementaire, considéré comme la cause des crises politiques 
sociales et économiques graves qu’a connues le pays. L’expérience inaugurée le 25 juil-
let 2021 et confirmée par le décret du 22 septembre 2021 et la déclaration présiden-
tielle du 13 décembre 2021 constitue, en réalité, une illustration parfaite du populisme 
qui, actuellement, soumet le régime démocratique à rude épreuve. En fait, il s’agit 
d’une contestation de la démocratie représentative et parlementaire. La Tunisie de 
l’année 2021 est devenue le laboratoire mondial du populisme.

Plusieurs explications de ces échecs des révolutions démocratiques dans le monde 
arabe peuvent être avancées  : la difficulté de séparer les questions religieuses et les 
questions politiques ; l’absence de culture démocratique ; les clivages ethniques, tri-
baux ou régionalistes ; l’absence d’expérience démocratique de longue durée.

Cependant, les demandes démocratiques dans le monde arabe rebondissent 
constamment depuis 1964 (date de la première révolution soudanaise) jusqu’à nos 
jours, avec la résistance de la société civile soudanaise au dernier coup d’État qui a eu 
lieu le 25  octobre 2021 au Soudan. Par conséquent, la demande démocratique est 
une tendance lourde dans l’ensemble du monde arabe. Le projet démocratique est 
devenu un projet national et non pas le simple effet d’une pression extérieure. Il 
poursuit difficilement sa voie contre l’enfermement politique, la corruption, la 
confessionnalisation de l’État et l’autoritarisme.

COLLOQUE – QU’EST-CE QU’UNE RÉVOLUTION POLITIQUE ?

Le 20 janvier 2022

Le concept de «  révolution  » a été élaboré́ à partir de situations historiques 
particulières. C’est un concept qui permet de penser un phénomène général de dis-
continuité dans l’histoire, qui englobe à son tour plusieurs situations concrètes. Les 
révolutions politiques ont un seul dénominateur commun, la rupture dans le gou-
vernement des sociétés, au nom d’une revendication de justice. Au-delà, une incalcu-
lable diversité d’espèces.

Intervenants :
• Yadh Ben Achour, « Quelles leçons tirer de la révolution tunisienne ? » ;
• Mathilde Larrère, « La circulation des révolutions politiques » ;
• Hamit Bozarslan, « Les révolutions arabes à la lumière des événements d’Algérie, 

du Soudan, d’Irak et du Liban » ;
• Gaëlle Demelemestre, « Qu’est-ce qu’une révolution politique moderne ? » ;



606	 Yadh ben achour	

• Jack Goldstone, « Revolution is the forcible overthrow of a government through 
mass mobilisation (wether military or civilian or both) in the name of social jus-
tice, to create new political institutions » ;

• Federico Tarragoni, « Penser les révolutions à l’échelle individuelle  : la subjec-
tivation révolutionnaire ».

PUBLICATIONS

Ben Achour Y., L’Islam et la démocratie. Une révolution intérieure, Paris, Gallimard, 2020.
Ben Achour  Y., «  What is a democratic revolution?  », Athena, vol.  1, no  1  : Sovereignty, 
International Law, Democracy and Global Constitutionalism, 2021, p. 124.




