
122

A
nn

ua
ire

  d
u 

 C
ol

lèg
e  

de
  F

ra
nc

e  

Résumé des cours et travaux

Annuaire  
du Collège de France

122e année

Philippe Aghion
Edouard Bard
Yadh Ben Achour
Samantha Besson
Patrick Boucheron
Jean-Pierre Brun
Dominique Charpin
Anne Cheng
Françoise Combes
Jean Dalibard
Stanislas Dehaene
François Déroche
Bernard Derrida
Hugues de Thé
Denis Duboule
Edhem Eldem

François-Xavier Fauvelle
Marc Fontecave
Jean-Luc Fournet
Sonia Garel
Antoine Georges
Tatiana Giraud
Christian Gollier
Timothy Gowers
Frantz Grenet
Edith Heard
Marc Henneaux
François Héran
Jean-Jacques Hublin
Jean-François Joanny
Henry Laurens
Thomas Lecuit
Xavier Leroy
Daniel Lincot
Pierre-Louis Lions

Wendy Mackay
Stéphane Mallat
Alberto Manguel
Dario Mantovani
William Marx
Pierre-Michel Menger
Bảo Châu Ngô
Vinciane Pirenne-Delforge
Lluis Quintana-Murci
François Recanati
Luigi Rizzi
Jean-Noël Robert
Thomas Römer
Rémy Slama
Jean-Marie Tarascon
Claudine Tiercelin

Avec les  
contributions de :

ISSN 0069-5580
ISBN 978-2-7226-0830-6

39
 €

La version numérique de  
ce volume 122 de l’Annuaire  
du Collège de France est 
disponible sur le portail 
d’OpenEdition : 

https://journals.openedition.org 
/annuaire-cdf/19092.

La 122e édition de l’Annuaire du 
Collège de France reflète l’activité 
scientifique de l’institution pour 
l’année académique 2021-2022. 

Elle contient notamment  
les résumés détaillés des enseignements 
ainsi qu’une présentation des recherches  
menées par les professeurs du Collège de 
France, leurs laboratoires et équipes  
de recherche.



F. Déroche, « Histoire du coran. Texte et transmission », Annuaire du Collège de France. Résumé des cours et travaux, 
122e année : 2021-2022, 2025, p. 421-441, https://journals.openedition.org/annuaire-cdf/20587.

HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION

François Déroche
Membre de l’Institut (Académie des inscriptions et belles-lettres), 

professeur au Collège de France

La série de cours «  Variation et révélation  » est disponible, en audio, sur le site 
internet du Collège de France (https://www.college-de-france.fr/fr/agenda/cours/
variation-et-revelation). Le colloque «  Recherches actuelles sur les manuscrits 
coraniques » est également disponible en audio et en vidéo (https://www.college-
de-france.fr/fr/agenda/colloque/recherches-actuelles-sur-les-manuscrits-
coraniques).

ENSEIGNEMENT

COURS – VARIATION ET RÉVÉLATION

Dans le cadre d’un examen des différentes formes que la variation a revêtu au cours 
de l’histoire du texte coranique, les différentes traces qui sont conservées par la tradi-
tion musulmane ont fait l’objet d’une analyse détaillée. Certaines, comme les qira’at, 
sont considérées de nos jours comme faisant partie de la révélation. Plus mystérieuses, 
mais également considérées comme faisant partie de la révélation coranique, sont 
celles qui sont désignées par le nom de ḥarf (au pluriel aḥruf) : elles sont connues par 
plusieurs ḥadīth, dont le plus célèbre est celui qui nous vient de Zuhrī (m. 742) et 
met en scène deux hommes, dont l’un est le futur calife ʿUmar, qui se disputent pour 
savoir lequel récite la bonne version d’un passage du Coran, tous deux affirmant la 
tenir de Muḥammad lui-même. Ils vont finalement trouver ce dernier qui écoute leur 



422	 François déroche	

récitation et tranche en disant que les deux récitations sont toutes deux bonnes et 
que le Coran a été révélé selon sept ḥarf.

Il existe d’autres versions qui diffèrent de celle-ci, par exemple sur le nombre des 
ḥarf, ou encore sur les acteurs. Shady Hekmat Nasser a proposé une typologie des 
différents textes du ḥadīth des « sept aḥruf » qui repose sur les différentes formula-
tions (matn) – de A à G dans son classement. Celle qui met en scène ʿUmar et qui a 
été transmise par Zuhrī est sans doute celle qui a rencontré le plus d’écho 1. Ce der-
nier, avec l’art qui est le sien, a réussi à capter l’attention avec une saynète pleine de 
vie qui donne l’impression de donner des informations précises. Les personnages 
sont clairement identifiés et l’un d’eux n’est nul autre que ʿUmar – ce qui ajoute à la 
crédibilité de la scène. Or la fiabilité de Zuhrī était questionnable. Hassan Chahdi a 
rappelé les réserves de certains savants musulmans médiévaux à son propos 2 et j’ai 
souligné pour ma part combien son témoignage sur la mise par écrit comportait des 
éléments anachroniques. Dans le cas du ḥadīth des « sept aḥruf », il me semble que 
la précision qu’il apporte est doublement en trompe-l’œil : d’une part, comme l’avait 
déjà observé Claude Gilliot 3, Zuhrī ne précise pas quel est le verset concerné et, de 
l’autre, sa référence pourrait bien n’être qu’une pirouette éludant la question de 
fond. En effet, l’une des désignations du Coran est : al-Furqān. Or c’est le titre de la 
sourate mentionnée par Zuhrī (s.  25). On pourrait comprendre qu’il s’agit d’une 
« sourate d’al-Furqān », une « sourate du Coran ». Autrement dit, une précision 
qui n’en est pas une… Notre auteur n’a toutefois pas tout inventé  : comme nous 
l’avons déjà noté, le thème des « sept aḥruf » possède une forte présence au sein de la 
tradition musulmane puisque les recueils classiques en connaissent une soixantaine 
de versions ; celle de Zuhrī pourrait bien être une réécriture d’une information origi-
nale plus ancienne. Les liens unissant Zuhrī aux Omeyyades sont notoires et expli-
queraient la composition d’un récit qui conserve une information bien connue à 
cette époque, tout en évitant tout détail qui pourrait mettre en cause le texte 
ʿuthmanien auquel la dynastie a apporté un soutien déterminé – comme suffirait à le 
démontrer l’opération menée par al-Ḥajjāj (m. 714) 4.

C. Gilliot a traité des différentes versions du célèbre ḥadīth en passant plus rapide-
ment sur les « traditions sans cadre avec accompagnement », où il distinguait à juste 
titre celles où « la fonction référentielle […] constitue la pointe du récit, sous la forme 

1. S.H. Nasser, The Transmission of the Variant Readings of the Qur’an: The Problem of Tawātur 
and the Emergence of Shawādhdh, Leyde/Boston, Brill, 2013, p. 24-29.
2. H.  Chahdi, Le Muṣḥaf dans les débuts de l’islam. Recherches sur sa constitution et étude 
comparative de manuscrits coraniques anciens et de traités de qirā’āt, rasm et fawāṣil, thèse de 
doctorat Histoire et philologie, Paris, EPHE, 2016, p. 97-102 et p. 105-111.
3. C. Gilliot, « Les sept “lectures”  : corps social et écriture révélée. I », Studia Islamica, vol. 61, 
1985, p. 12.
4. O.  Hamdan, Studien zur Kanonisierung des Korantextes. Al-Ḥasan al-Baṣrīs Beiträge zur 
Geschichte des Korans, Wiesbaden, O. Harrassowitz, 2006.



	H istoire du coran. Texte et transmission	 423

d’une ébauche d’explication 5 » : or c’est en définitive parmi ces traditions que nous 
trouvons des renseignements, certes imprécis, qui touchent au Coran et permettent 
de formuler une hypothèse sur ce qu’ont pu être, au moins en partie, les variations 
couvertes par la notion de « sept aḥruf ». En effet, dans des versions du ḥadīth ou 
d’autres qui s’y rapportent, la référence au texte coranique lui-même me semble en 
définitive relativement concrète.

Un premier cas est représenté par plusieurs ḥadīth qui se rapportent directement à 
cette question, puisque le mot ḥarf y figure au singulier ou au pluriel, et dans lesquels 
il est demandé de ne pas « substitu[er] la miséricorde au châtiment et le châtiment à 
la miséricorde ». La formulation demeure vague, mais l’idée qu’il était possible de 
procéder à des substitutions est clairement exprimée : celles-ci ne sont pas proscrites, 
mais encadrées. Cette licence équivaut à légitimer le recours aux synonymes, autre-
ment dit la récitation bi-l-maʿna (selon le sens) – à laquelle s’oppose la récitation bi-l-
lafẓ (selon la lettre) qui est actuellement seule reconnue par l’orthodoxie musulmane. 
Ce point apparaît notamment dans une version du ḥadīth dont le protagoniste est 
ʿUmar (m. 644) et qui a été conservée par Ṭabarī (m. 923). Il en existe des variantes 
qui, d’après leur isnād, remontent aux Compagnons Abū Hurayra (m. vers 677 ou 
678) ou Abū Bakra (m. 671 ou 672). La formulation demeure vague : il n’y a pas de 
référence à une sourate en particulier, mais affirmation d’un principe général qui est 
sous-tendu par le principe de la récitation bi-l-maʿana.

Le cadre se précise dans un autre groupe de textes où la licence de procéder à des 
substitutions est illustrée par un exemple. Une tradition recueillie par ʿAbd al-Razzāq 
al-Ṣanʿānī (m. 827) et dont S.H. Nasser a fait son matn. C’est particulièrement repré-
sentatif de cet ensemble. Le début du récit se présente de manière relativement simi-
laire à celui de Zuhrī, avec la mise en scène d’un désaccord sur la récitation d’un verset 
non précisé entre Ubayy b. Kaʿb (m. avant 656) et un autre Compagnon. La fin est en 
revanche modelée sur les récits dont il vient d’être question (opposition à des interver-
sions entre miséricorde et châtiment) et complétée par cette précision pratique :

Si [le verset s’achève par] ʿazīz ḥakīm et que vous dites samīʿ ʿalīm, Allāh est samīʿ 
ʿalīm (= audient et omniscient) […].

Le texte est sans doute dépourvu de la couleur qui caractérise le matn  A dans 
lequel la divergence entre ʿUmar et Hishām éclate à propos de la sourate al-Furqān. 
Qu’il s’agisse bien encore de la question des « sept aḥruf » est confirmé par le début 
même du texte où figure cette donnée et par un ḥadīth plus concis qui, selon l’isnād, 
provient d’Abū Hurayra et où il est question des « sept aḥruf » et de la faculté de 
réciter soit «  omniscient, sage [ʿalīm ḥakīm]  », soit «  absoluteur, miséricordieux 
[ghafūr raḥīm] ». Dans la version qui figure dans le Musnad d’Ibn Ḥanbal (m. 855), 
trois paires d’épithètes sont mises sur un pied d’égalité : ghafūr raḥīm, samīʿ ʿalīm et 

5. C. Gilliot, op. cit., p. 14.



424	 François déroche	

ʿalīm samīʿ, tandis que dans celle qu’Abū Dāʾūd (m.  889) a conservée dans ses 
Sunan, il est dit :

Toutes [ces formules] sont acceptables, que vous disiez samīʿ ʿalīm ou ʿazīz ḥakīm 
[…].

Alors que le ḥadīth de Zuhrī comporte une unique référence à la sourate al-Furqān 
qui s’avère être un trompe-l’œil, un élément destiné à donner de la vraisemblance au 
récit sans fournir de réel exemple de la nature de la divergence impliquée par les 
aḥruf, les traditions dont il vient d’être question s’accordent entre elles sur un détail 
stylistique, une particularité bien connue du style coranique, l’emploi d’épithètes 
divines redoublées en fin de verset. Même si cela n’était pas précisé, tout musulman 
comprenait immédiatement qu’il s’agissait de ces formules, d’autant que les adjectifs 
mentionnés et leur séquence correspondent à ce que l’on trouve dans le Coran.

La licence de substituer les épithètes en fin de verset fait surface sous une autre 
forme dans une des versions de l’histoire de ʿAbd Allāh b. abî Sarḥ. Alors qu’il rem-
plissait sa charge de « scribe de la révélation », il aurait écrit par inadvertance, au lieu 
des épithètes ʿazīz ḥakīm, la paire ghafūr raḥīm – ou samīʿ ʿalīm à la place de ghafūr 
raḥīm selon une autre source. Ensuite, Ibn abī Sharḥ lut le texte qu’il avait noté à 
Muḥammad et ce dernier approuva, déclarant : « C’est la même chose ». En consta-
tant que des termes qu’il avait pris l’initiative d’introduire à la place de la formulation 
initiale de la révélation étaient validés par Muḥammad, ʿAbd Allāh b. abī Sharḥ fut 
saisi de doute et finit par apostasier. Les différentes épithètes divines redoublées qui 
sont mentionnées dans les variantes de ce récit coïncident avec celles qui figurent 
effectivement dans le texte canonique du Coran. Ce type de variante se rattache à 
une pratique pour laquelle nous disposons de témoignages dans les premiers temps 
de l’islam : le recours à des synonymes. Il s’agit de la récitation bi-l-maʿana à laquelle 
une brève référence a été faite et dont il sera question plus loin 6.

Différentes sources nous donnent par ailleurs des renseignements sur l’existence de 
plusieurs recensions manuscrites du Coran : à côté de celle qui s’est imposée sans par-
tage et remonte selon la tradition au calife ʿUthmān (m. 656), base de la vulgate repré-
sentée de nos jours par l’édition dite « du Caire », sont connues notamment celles 
d’Ibn Masʿūd (m. en 653 ou 654) et d’Ubayy b. Kaʿb (m. avant 656). Le nombre des 
sourates qui les constituaient différait de celui de la version ʿuthmanienne. En outre, 
elles contenaient des variantes qui nous ont été conservées par différents savants 
médiévaux, notamment par Ibn abi Dāʾūd (m. 928) dans son Kitāb al-maṣāḥif 7.

Le Coran reprend largement une forme stylistique connue sous le nom de sajʿ, 
dont l’une des caractéristiques est tout d’abord la présence d’une rime et, assez fré-

6. Voir aussi G. Schoeler, Écrire et transmettre dans les débuts de l’islam, Paris, PUF, 2002.
7. Ibn Abī Dā’ūd, Kitāb al-maṣāḥif  : voir A.  Jeffery, Materials for the history of the text of the 
Qur’ân, Leyde, Brill, 1937.



	H istoire du coran. Texte et transmission	 425

quemment, la répétition à la fin du dernier colôn d’une unité du discours, dans ce 
cas un verset, d’une même forme morphologique qui suit les règles courantes dans 
la poésie. Ce procédé n’est pas sans analogie avec une caractéristique présente dans 
la rhétorique latine, la clausule, qui est une «  disposition des mots à la fin d’un 
membre de phrase ou d’une phrase, destinée à créer un certain rythme quantitatif, 
tonique ou accentuel. 8 »

De son côté W.M. Watt parlait à ce propos de « detachable rhyme-phrases », dont 
il signalait le côté récurrent dans le Coran, mais aussi la position un peu artificielle à 
l’intérieur des versets dont ils sont grammaticalement indépendants et avec le sens 
desquels ils entretiennent un lien assez lâche 9. Il en donnait pour exemple la for-
mule : Allāh ʿalā kulli shayʾin qadīru (= « Allāh, sur toute chose, est omnipotent ») 
qui apparaît 32 fois dans le Coran, par exemple en Q. 2 : 20 :

Si Allāh avait voulu, Il aurait emporté leur vue et leur ouïe. Allāh, sur toute chose, est 
omnipotent 10.

Dans ce cas, la ponctuation entre « ouïe » et « Allāh » représente un ajout signifi-
catif du traducteur qui permet de constater comment est perçue la relation entre les 
deux éléments constitutifs du verset.

Angelika Neuwirth, qui a développé l’analyse la plus poussée de ces formules dans le 
Coran a introduit une distinction entre une énonciation d’un verset à rimes et celle 
d’un verset à clausules 11. Prenant pour exemple deux passages se rapportant au même 
sujet, la nuit de la révélation, elle oppose la s. 97, de la première période mecquoise, et 
les v. 2-8 de la s. 44, de la période intermédiaire. La première se compose de quatre 
versets isolés/indépendants (97 : 1-4, première partie) suivis d’un ou deux éléments – 
dont l’un (97  : 4, deuxième partie) est vraisemblablement une interpolation posté-
rieure. Tous contiennent l’expression laylatu l-qadr. L’autre passage donne également 
une représentation de la nuit de la révélation, mais qui ne figure ici que dans les côlons 
initiaux des versets. À trois reprises (44 : 3, 5, et 6 dans leur deuxième partie), le verset 
contient un prédicat se rapportant à l’émetteur, Dieu, et dans un cas (44 : 7, deuxième 
partie) un avertissement aux auditeurs. Ces côlons finaux ne se situent pas seulement à 
un autre niveau sémantique que le fil de l’énoncé sur la révélation, mais sont égale-
ment reconnaissables sur le plan syntaxique parce qu’ils n’appartiennent pas à la 
période que constituent ensemble les v. 3-7. De même, le v. 8-première partie ne se 
rattache pas au v. 7-deuxième partie, mais au v. 7-première partie. Ces clausules n’ont 
donc une position de parenthèse que par rapport à l’ensemble des v.  2-7, tandis 
qu’elles sont liées du point de vue syntaxique au côlon initial de leur verset. 

8. Voir la définition de « clausule », CNRTL, https://www.cnrtl.fr/definition/clausule.
9. W.M. Watt, Introduction to the Qur’an, Édimbourg, Edinburgh University Press, 1977, p. 72.
10. L’auteur souligne.
11. A.  Neuwirth, Studien zur Komposition der mekkanischen Suren, Berlin, De Gruyter, 1981, 
p. 157-170.

https://www.cnrtl.fr/definition/clausule


426	 François déroche	

A.  Neuwirth parle dans ce cas de «  clausules associées  ». En revanche, le côlon du 
v. 7-deuxième partie, qui se trouve entre une apposition à rabbika (v. 7-première par-
tie) et une proposition principale avec comme sujet implicite rabbuka (v. 8-première 
partie), contient une formule d’adresse à la 2e personne du pluriel. Avant et après le 
v. 7-deuxième partie se produit donc un changement de sujet qui a un effet de sépara-
teur syntaxique fort. Sur le plan sémantique, il y a également un glissement du niveau 
de rapport/information vers celui d’adresse directe. A. Neuwirth appelle ces clausules 
qui ne sont pas liées à leur verset des « clausules parenthétiques ». Il existe un troi-
sième type de clausules, qui appartiennent entièrement au fil principal du discours et y 
sont totalement intégrées : les « clausules intégrées ».

Le fait que, dans les deux premiers cas, les clausules finales ne font pas partie, syn-
taxiquement et sémantiquement, du fil principal du discours, ne dit cependant rien 
sur leur importance pour le mouvement du discours. L’utilisation des clausules dans 
le passage de la s. 44 correspond en fait à certaines fonctions qui vont bien au-delà de 
celle de support des rimes  : elles donnent de l’emphase à l’expression, mettent en 
relief certains éléments, voire apportent une touche d’atmosphère ou d’ambiance à 
l’énoncé contenu dans les côlons initiaux, en leur donnant certaines connotations.

A. Neuwirth rejoint ses devanciers en reconnaissant que les clausules ont très sou-
vent un caractère de formule – une situation qui domine durant la fin de l’époque 
mecquoise et à Médine. Elle identifie trois groupes  : l’un est constitué par les for-
mules de structure identique (les épithètes redoublées trouvent leur place à cet 
endroit), d’autres appartiennent à un «  système de formules  » commun, dans la 
mesure où elles partagent un lexème dans la même position, et un troisième groupe 
est formé par les clausules où elle identifie des «  formules structurelles  »  : elles se 
fondent sur une structure syntaxique identique ou similaire, sans nécessairement 
présenter les mêmes lexèmes. A. Neuwirth conclut que « la clausule, c’est-à-dire le 
côlon final rimant du vers à plusieurs éléments, séparé des côlons précédents par une 
césure syntaxique et/ou sémantique, est l’unité qui indique à l’auditeur (et au réci-
tant) la fin du verset. » La clausule entière, et non pas seulement la rime syllabique, 
peut être nécessaire pour obtenir une structure claire pour les versets formés de deux 
éléments, a fortiori pour le groupe de versets. Comme on le voit, le concept de « clau-
sule » prend chez cet auteur une dimension beaucoup plus large – tout en incluant 
comme une des catégories qu’elle identifie, ce que R. Blachère ou W.M. Watt enten-
daient par ce mot.

Devin Stewart a fait remarquer que l’effet rythmique obtenu par l’intervention de 
cette formule finale vient appuyer la cadence du reste du verset qui contient l’élé-
ment significatif. La clausule fait souvent appel à des épithètes redoublées ou encore 
à des formules générales qui peuvent se rapporter à Dieu mais aussi à d’autres situa-
tions. Dans le premier cas, il s’agit de formules similaires à celle qui clôt le verset 16 de 
la sourate 28 : inna-hu huwa al-ghafūru al-raḥīmu (= « car il est l’absoluteur, le misé-
ricordieux ») ; pour le second, inna-hu lā yuḥibbu al-musrifīna (= « car Allāh n’aime 
pas les impies », 6 : 141).



	H istoire du coran. Texte et transmission	 427

Les analyses des auteurs dont il vient d’être question reposent sur le texte de la vul-
gate. L’étude de la transmission écrite des premiers temps de l’islam a permis de 
découvrir différentes situations qui n’étaient pas signalées par la tradition mais qui 
coïncident en partie avec ce dont les savants médiévaux avaient conservé le souvenir. 
Cette convergence nous donne la possibilité d’affiner notre connaissance de l’histoire 
du texte coranique.

En étudiant l’état du texte tel qu’il nous est fourni par différents manuscrits des 
premiers temps de l’islam, j’avais relevé quelques cas où la différence de formulation 
ou de présentation concernait la partie finale d’un verset. Le Codex Parisino-
petropolitanus, un manuscrit de la seconde moitié du viie siècle qui transmet un texte 
très largement conforme à celui de la vulgate, conserve en particulier quelques 
exemples d’un léger décalage par rapport à cette dernière 12. Ils correspondent non 
pas au texte, mais à des marques de fin de verset qui figurent à l’intérieur de versets 
canoniques. La ponctuation présente dans le Codex Parisino-petropolitanus coïncide 
pour l’essentiel avec celle que nous connaissons aujourd’hui  : même si elle ne suit 
aucun des systèmes associés aux différentes traditions de lectures (qirāʾāt) dont les 
attestations les plus anciennes, et donc sans doute aussi la constitution, sont posté-
rieures à la date à laquelle cette copie a été réalisée, la majorité des fins de versets cor-
respond à celles que mentionnent les ouvrages spécialisés traditionnels dont Anton 
Spitaler a fait la synthèse 13.

Le nombre des marques dont il est question maintenant apparaît en quelques 
points du manuscrit où la tradition ne signale aucun découpage de verset. Ces sépara-
tions propres au Codex Parisino-petropolitanus subdivisent en deux les versets Q. 4 : 
34 et 79, 5 : 3, 9 : 115, 10 : 10, 14 : 27 et 25 : 4. Elles délimitent donc sept éléments 
textuels relativement brefs qui se présentent graphiquement de la même manière que 
les autres versets de cette copie, c’est-à-dire qu’ils sont compris entre la marque de la 
fin du verset qui précède et celle qui signale la leur propre. Dans tous les cas, il n’y a ni 
texte supplémentaire, ni lacune ; il n’existe de fait aucune différence marquée par rap-
port à la vulgate. Les groupes de points qui forment ces marques ont été grattés par la 
suite, ce qui pourrait indiquer qu’il s’agissait d’une erreur, mais il est troublant de 
constater que la séquence de mots ainsi délimitée, entre la ponctuation inconnue de 
la tradition et celle qui est en revanche bien attestée, offre un sens cohérent, à l’instar 
de ce que connaît la tradition. Dans un seul cas, en Q. 9 : 115, l’hypothèse d’un saut 
du même au même, une faute de copiste relativement commune, pourrait être avan-
cée  : le verset suivant (Q.  9  : 116) commence en effet par les mêmes mots (inna 
Allāh), ce qui pourrait avoir induit le copiste en erreur.

12. F.  Déroche, La Transmission écrite du Coran dans les débuts de l’islam. Le Codex Parisino-
petropolitanus, Leyde/Boston, Brill, 2009, ch. v.
13. A. Spitaler, Die Verszählung des Koran nach islamischer Überlieferung, Munich, Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften, 1935.



428	 François déroche	

Deux situations me semblent devoir être distinguées. Dans la première, qui 
concerne Q. 10 : 10 et Q. 25 : 4, les versets délimités par une marque supplémentaire 
à l’intérieur du verset canonique dans le Codex Parisino-petropolitanus contribuent 
directement au sens du passage où ils sont intégrés.

La deuxième situation concerne les quatre autres courts versets spécifiques du 
Codex Parisino-petropolitanus (Q. 4 : 34 et 79 ; 9 : 115 ; 14 : 27) : ils contiennent une 
énonciation qui est grammaticalement autonome, de même qu’est autonome la par-
tie du verset qui précède :

Q. 4 : 34 	A llāh est auguste et grand. 
Q. 4 : 79 	 Combien Allāh suffit comme témoin ! 
Q. 9 : 115 	A llāh, sur toute chose, est omniscient. 
Q. 14 : 27 	A llāh fait ce qu’Il veut.

À la différence des deux cas signalés précédemment, la disparition de ce morceau 
de texte n’affecterait en rien le sens général du passage. Dans ces quatre cas, le décou-
page « supplémentaire » contient une formule à caractère général dont on connaît 
plusieurs occurrences dans le Coran. Celui de Q. 9 : 115 correspond à une formule 
qui apparaît au total 16 fois ; shahīdan, dans Q. 4 : 79, figure à 6 reprises dans la sou-
rate IV où l’on trouve en Q. 4 : 81 une formulation similaire, mais avec wakīlan. Les 
occurrences de mā/man yashaʾ sont nombreuses, mais rares à la rime ; les deux seuls 
exemples, en Q. 3  : 40 et Q. 22  : 18, sont les exacts parallèles de Q. 14  : 27. Sur le 
même schéma que la formule de Q. 4 : 34, de nombreuses variations figurent dans le 
Coran, mais l’association ʿalīy-kabīr elle-même n’y est qu’à cinq reprises. La figure 
stylistique des épithètes divines redoublées qui apparaît dans certaines versions du 
ḥadīth des « sept aḥruf », notamment celle qui fait intervenir des adjectifs de forme 
faʿīl, est un trait récurrent dans les sourates récentes. Mais les trois autres formules 
reviennent également à plusieurs reprises dans le Coran.

La présence d’un séparateur de versets (éliminé par la suite) dans le Codex Parisino-
petropolitanus donne une apparente autonomie aux quatre versets découpés à l’inté-
rieur de Q. 4 : 34 et 79, 9 : 115 et 14 : 27. Leur sens, très général, ne modifie pas le 
passage. Dans sa traduction des passages en question, Régis Blachère l’a bien remar-
qué. En Q.  9  : 115, par exemple, on trouve (les astérisques, ajoutés par mes soins, 
marquent les fins de verset signalées initialement dans le manuscrit) :

Wa-mā kāna Allāhu li-yuḍilla qawma baʿda idh hadāhum ḥattā yubayyina la-hum 
mā yattaqūna * inna Allāha bi-kulli shayʾin ʿalīmun *

Il n’est point d’Allah d’égarer un peuple après qu’Il l’a dirigé [jusqu’à Lui et] qu’Il 
lui a montré ce envers quoi il doit être pieux. Allah, sur toute chose, est omniscient 14.

14. R. Blachère (trad.), Le Coran (al-Qor’ân), Paris, G.P. Maisonneuve, 1957, p. 229.



	H istoire du coran. Texte et transmission	 429

Le traducteur a reconnu, dans ce cas encore et dans bien d’autres, le caractère auto-
nome de ces éléments dont l’intégration au contexte repose ici non pas sur le sens, 
mais sur la rime, et il a introduit un point à l’endroit précis où figure la ponctuation 
du verset « supplémentaire » du manuscrit. Dans le découpage retenu par la tradi-
tion canonique où ces brefs versets «  supplémentaires  » sont tous complètement 
fondus à l’intérieur d’un verset plus long, le fait que leur sens soit relativement neutre 
ne retient pas l’attention ; seules ressortent les rimes qui intègrent le verset, dans son 
état canonique, à l’intérieur du contexte spécifique du passage où il est placé.

À quoi correspondait donc ce que nous avons relevé dans le Codex Parisino-
petropolitanus ? Il me semble que le manuscrit a conservé en ces quatre points la trace 
d’une reprise du texte liée à la mise en forme des sourates : pour inclure les révélations 
dans des ensembles en cours de constitution en les pourvoyant d’une rime accep-
table, un ajout de taille réduite et de contenu relativement neutre a été inséré à l’en-
droit requis. Cette explication avait déjà été avancée par Friedrich Schwally dans la 
deuxième édition de la Geschichte des Qorans :

L’uniformité de rime […] ne doit être comprise que comme l’affirmation d’un 
résultat obtenu pour des raisons internes. Il faut toujours tenir compte de la 
possibilité que des morceaux distincts avec la même rime aient été insérés par la suite 
soit par Muḥammad lui-même, soit lors d’une recension plus tardive. Le Prophète a 
pu avoir aussi parfois composé à dessein un complément donné pour une révélation 
déjà existante avec la rime de l’original 15.

Le manuscrit donnerait une idée plus précise du processus d’édition : un élément 
neutre, une formule toute faite déjà connue, a été introduite à la suite de la révélation 
proprement dite afin d’intégrer cette dernière dans une sourate en cours de constitu-
tion ou déjà en grande partie constituée.

Les formules qui figurent dans les quatre cas relevés dans le Codex Parisino-
petropolitanus contiennent une rime dont on sait l’importance dans le Coran, mais 
également le caractère quelque peu mécanique : les terminaisons du pluriel externe 
-ūn et -īn comptent ainsi parmi les plus fréquentes.

La tradition manuscrite du texte ʿuthmanien a conservé dans certains des témoins 
des indices qui permettent de constater que les clausules ont joué un rôle dans sa 
mise au point. Le Codex Parisino-petropolitanus nous montre qu’une tradition 
vivante dans la seconde moitié du viie siècle individualisait encore en certains points 
du texte ces éléments, placés graphiquement au rang de versets, dont la fonction 
avait été initialement de toute évidence d’homogénéiser le Coran sur le plan stylis-
tique. Les césures – sous forme de groupes de points – qui les encadraient étaient 
évidemment destinées à disparaître : pourquoi ont-elles subsisté dans le manuscrit ? 
Elles figuraient probablement sur l’exemplar et les copistes ont peut-être commis 

15. T. Nöldeke, Geschichte des Qorâns, s.l., Elibron Classics, 2e éd., 2004 ; F. Schwally (dir.), I : Über 
den Ursprung des Qorāns, Leipzig, Dieterich, 1909, p. 41.



430	 François déroche	

une erreur en les préservant. Il n’est malheureusement pas possible de préciser à quel 
moment ces marques de fin de verset ont été éliminées du manuscrit par grattage. 
Comme nous l’avons vu, l’hypothèse de telles adaptations avait depuis longtemps 
été formulée par F.  Schwally ; R.  Bell avait de son côté identifié dans le texte des 
traces de ce travail éditorial.

Mais la variation qui est impliquée ici est de nature formelle  : le texte du Codex 
Parisino-petropolitanus étant grosso modo celui de la vulgate, il n’offre pas de preuves 
que ces formules générales aient pu donner lieu à des variations. Il faut de fait sortir 
de la tradition ʿuthmanienne du texte coranique pour découvrir la pratique où les 
clausules représentent un emplacement où des variantes textuelles se font jour. Parmi 
celles du codex d’Ibn Masʿūd qui ont été conservées dans le Kitāb al-maṣāḥif 
d’Ibn abi Dāʾūd, l’auteur mentionne 17 cas où la partie finale d’un verset est concer-
née. Mais il n’en existe en fait qu’un dans lequel la clausule est modifiée par une inter-
version  : en Q.  3  : 156, on trouvait dans la version d’Ibn Masʿūd wa-Allāh baṣīr 
bi-mā taʿmalūn (=  «  Allāh est clairvoyant sur ce que vous faites  ») au lieu de 
wa-Allāh bi-mā taʿmalūn baṣīr, lecture canonique. La première formulation offre 
une rime avec Q. 3 : 157 et 158, la seconde avec Q. 3 : 155 (ḥalīm).

Une source beaucoup plus précieuse pour nous est représentée par la couche infé-
rieure du palimpseste de Sanaa qui sera désignée par le sigle S I(a). L’état du texte est 
différent de la vulgate : ceux qui l’ont étudié, notamment Elisabeth Puin 16, Behnam 
Sadeghi et Mohsen Goudarzi 17, ont signalé dans leurs travaux différents types de 
variantes, dont certaines concernent des clausules. Dans ce qui suit, je prendrai en 
compte quelques-uns des 18  exemples de fins de versets où une variante apparaît. 
Pour des raisons de commodité, je maintiendrai la numérotation des versets qui est 
employée dans la vulgate et je resterai aussi près que possible de cette dernière.

Les fins de versets qui figurent sur les feuillets de S I(a) dont nous disposons et qui 
diffèrent de la vulgate peuvent nous permettre maintenant de prendre la mesure de la 
flexibilité du texte coranique encore admise au viie siècle. La rime est en cause dans 
tous les cas. Le plus souvent, seul le dernier mot du verset est concerné, celui qui est 
utilisé dans la vulgate étant remplacé par un synonyme dans S  I(a). Un premier 
groupe de témoignages nous montre que l’utilisation de synonymes, dont des témoi-
gnages contemporains comme celui d’Anas b. Mālik (m. entre 709 et 711) attestent 
qu’elle était pratiquée au cours de la récitation, est tout naturellement reflétée dans 

16. E. Puin, « Ein früher Koranpalimpsest aus Ṣan’ā’ (DAM 01-27.1) », in M. Groß et K.- H. Ohlig 
(dir.), Schlaglichter. Die beiden ersten islamischen Jahrhunderte, Berlin, H.  Schiler, 2008, p.  461-
493 ; ead., «  Ein früher Koranpalimpsest aus Ṣan’ā’ (DAM  01-27.1) –  Teil  II  », in  M.  Groß 
et  K.-H.  Ohlig (dir.), Vom Koran zum Islam, Berlin, H.  Schiler, 2009, p.  523-581 ; ead., «  Ein 
früher Koranpalimpsest aus Ṣan’ā’ (DAM  01-27.1) –  Teil III: Ein nicht-’uṯmānischer Koran  », 
in  M.  Groß et  K.-H.  Ohlig (dir.), Die Entstehung einer Weltreligion  I: Von der koranischen 
Bewegung zum Frühislam, Berlin, H. Schiler, 2010, p. 233-305.
17. B. Sadeghi et M. Goudarzi, « Ṣan’ā’ 1 and the origins of the Qur’ān », Der Islam, vol. 87, 2010, 
p. 2-129.



	H istoire du coran. Texte et transmission	 431

un manuscrit qui conserve un texte différent de celui de la recension ʿuthmanienne 
ou, pour dire les choses différemment, qui était encore en concurrence avec la ver-
sion du Coran qui bénéficiait d’un soutien officiel total. Dans S I(a), ʿadhāb alīm 
remplace ʿadhāb muhīn, yuʾminūn est à la place de yuqinūn, al-mufliḥīn au lieu de 
al-muhtadīn, fāsiqūn de kāfirūn, tujrimūn de taʿmalūn. Plus loin, le yaʿmalūn de la 
vulgate a cédé la place à yaksibūn et al-ẓālimīn à al-khāṭiʾīn. Le changement est 
léger : comme on peut le constater, le sens n’est pas modifié et la rime reste identique. 
Parfois, cette dernière change : c’est ce qui se produit en Q. 15 : 61 et 64, le texte res-
tant le même alors que les rimes en -ūn de la vulgate sont en -īn dans S I(a). Dans le 
contexte immédiat des versets concernés, la séquence des rimes est organisée diffé-
remment. Dans S I(a), celle de Q. 15 : 61 s’aligne sur Q. 15 : 58-60 au lieu de Q. 15 : 
62-63 et 65 dans la version canonique ; en revanche, en Q. 15 : 64, la-ṣādiqīn de S I(a) 
tranche avec son environnement immédiat.

À sept reprises, en revanche, ce qui est en jeu est un peu plus vaste qu’un mot, fût-
il à la rime. Un exemple, en 24 : 28, présente une formulation qui est proche de celle 
de la vulgate. Toutefois, S I(a) se distingue par une interversion et un changement 
d’adjectif qui modifient l’intégration du verset dans la séquence des rimes. Bien que 
le feuillet ait été endommagé à la fin de la ligne où débute la formule finale, on peut 
lire : inna Allaha kha<bīrun>, puis à la ligne suivante bi-mā taʿmalūna (« Allah est 
bien informé de ce que vous faites ») ; cela représente une variation claire par rapport 
au texte canonique  : wa-Allāhu bi-mā taʿmalūna ʿalīmun (« Allah, de ce que vous 
faites, est omniscient »). La restitution de khabīr est appuyée par d’autres passages 
du Coran. La clausule de S I(a), tout en étant équivalente du point de vue du sens à 
celle de la vulgate, rend plus cohérente la séquence des rimes dans cette partie de la 
sourate. Dans la vulgate en effet, la rime -īm du verset 28 est isolée au milieu d’une 
série de rimes en -ūn (v. 27, puis 29-31).

Deux autres passages de S  I(a) présentent une variante qui est particulièrement 
intéressante pour appréhender la variation dans le texte coranique à l’époque 
ancienne. Sur le feuillet du palimpseste où figure Q. 9 : 27, la formule finale débute 
par wa-Allāh ʿalīm et se poursuit, un peu endommagée au commencement de la 
ligne suivante, par ḥak[īm] (« Allāh est omniscient et sage »), une différence claire 
par rapport au verset correspondant de la vulgate qui se termine par ghafūr raḥīm 
(« Allāh est absoluteur et miséricordieux »). Cette épithète divine double est plus 
fréquemment attestée dans le Coran (71 fois) que ʿalīm ḥakīm dont nous possédons 
29 exemples.

Un peu plus loin dans la sourate 9, la fin du verset qui correspond au v. 71 de la 
vulgate est endommagée sur le manuscrit. On distingue toutefois le début d’une for-
mule, wa-Allāhu ʿal […] qui diffère du texte de la vulgate, inna Allāha ʿazīzun 
ḥakīmun (« Allāh est puissant et sage »). En effet, les deux dernières lettres visibles 
sont un ʿayn et un lām, suivis d’une amorce, ce qui suffit pour éliminer la lecture 
ʿazīz puisque le zay n’est pas attaché à la lettre suivante alors que, sur le palimpseste, 
une ligature est encore visible. Comme l’espace disponible pour le texte disparu est 



432	 François déroche	

réduit, il est permis d’écarter des formules longues comme wa-Allāhu ʿal[ā  kulli 
shayʾin qadīrun] et de privilégier l’épithète double ʿalī[m ḥakīm].

Dans le premier comme dans le second exemple, nous trouvons une paire d’épi-
thètes divines : ʿalīm ḥakīm dans S I(a) remplace successivement ghafūr raḥīm puis 
ʿazīz ḥakīm de la vulgate. Dans le Coran, ces paires d’adjectifs apparaissent parfois 
dans le corps d’un verset, mais leur position la plus fréquente est en fin de verset. 
Elles sont relativement stables, comme le montre la liste dressée par Arne Ambros des 
occurrences de celles, au nombre de 16, qui apparaissent à plus de 5 reprises dans le 
Coran 18. Il s’agit au total de 274 occurrences qui forment un peu plus de 4 % des fins 
de versets de l’édition égyptienne (6236). Une grosse disparité se manifeste toutefois 
entre les 4 premières – dont A. Ambros a dénombré 179 exemples – et les autres. Ces 
dernières ne représentent en effet qu’un tiers des épithètes divines redoublées, contre 
65 % pour les autres, qui sont dans l’ordre :

1) ghafūr raḥīm (= « absoluteur et miséricordieux », 71 fois) ;
2) ʿazīz ḥakīm (= « puissant et sage », 47 fois) ;
3) samīʿ ʿalīm (= « audient et omniscient », 32 fois) ;
4) ʿalīm ḥakīm (= « omniscient et sage », 29 fois).
Il ne s’agit pas d’une coïncidence si les paires d’adjectifs citées par nos différentes 

sources dans le cadre des « sept aḥruf » sont précisément celles qui sont les plus fré-
quentes dans le Coran. Certes, il n’est pas spécifié qu’il est question de fins de versets, 
mais l’écrasante majorité des épithètes divines redoublées apparaissent précisément à 
cet endroit. Un courant au sein de la tradition musulmane a donc préservé dans diffé-
rentes formulations une instruction remontant à Muḥammad qui affirmait que la 
substitution d’une paire d’épithètes divines par une autre était permise. Il est difficile 
de penser qu’un tel enseignement, qui se démarque si fortement du littéralisme qui a 
accompagné la diffusion du rasm ʿuthmanien, soit une « forgerie » mise en circula-
tion à la fin du viie siècle – et encore moins plus tard. Sans doute faut-il ajouter que 
cette licence doit se comprendre à l’intérieur des limites posées dans le ḥadīth 
d’Ubayy recueilli par ʿAbd al-Razzāq al-Ṣanʿānī (m. 827) ou les autres qui ont égale-
ment trait aux « sept aḥruf » et qui ordonnent de ne pas mélanger miséricorde et 
châtiment et mettent donc l’accent sur le sens du message et non sur sa lettre.

Un récit où il est question de la notation initiale de la révélation du vivant de 
Muḥammad fait à nouveau intervenir ʿAbd Allāh b. abī Sarḥ, l’un des « scribes de la 
révélation » ; il pourrait fournir une clé pour interpréter le ḥadīth des « sept aḥruf ». 
Il en existe plusieurs versions dont cet ʿAbd Allāh est le protagoniste, comme celle 
que j’évoquais précédemment. Leur conclusion est toujours l’apostasie, mais ce qui 
la provoque varie. Dans la version qui m’intéresse ici, ʿAbd Allāh b. abī Sarḥ prenait 
en note une révélation que prononçait Muḥammad ; ce dernier ayant à peine terminé 

18. A.  Ambros, A Concise Dictionary of Koranic Arabic, Wiesbaden, O.  Harrassowitz, 2004, 
p. 357.



	H istoire du coran. Texte et transmission	 433

de parler, son scribe se serait écrié : fa-tabaraka Allāhu aḥsanu al-khāliqīna (= « et 
béni soit Allāh, le meilleur des créateurs »). Cette exclamation, sortie de la bouche 
d’Ibn abī Sarḥ, reçut sur-le-champ l’approbation de Muḥammad qui lui demanda de 
noter ces mots à la fin du verset révélé : ils devinrent ainsi, selon les commentateurs 
médiévaux, la clausule de Q. 23 : 14 – un passage que Richard Bell a exploité dans le 
cadre de ses hypothèses sur la composition du texte coranique et sa chronologie 19. 
Les différentes narrations de cette histoire ont ceci de commun que, indépendam-
ment des variantes qui touchent au segment de texte concerné, il s’agit toujours de la 
fin d’un verset, c’est-à-dire d’une clausule.

Il me semble nécessaire de m’écarter des conclusions d’A. Neuwirth et d’appliquer 
ce terme, en suivant la définition proposée plus haut, à un ensemble de formules 
finales dont l’importance est limitée en ce qui concerne le sens même du verset (et de 
fait leur disparition ne le modifie pas), dont les contours sont définis, équivalant à 
une incise, mais qui jouent un rôle effectif à des fins de rime et de rythme. Les ḥadīth 
faisant référence aux paires d’épithètes divines dans le contexte des « sept aḥruf » 
s’appliquent de fait à un phénomène plus large, celui des clausules : faute d’un terme 
spécifique de rhétorique, les rapporteurs de cette tradition ont tiré parti de la forte 
identité de ces associations de deux adjectifs pour désigner les clausules – pars pro toto. 
Ils montrent, au sein de la tradition, le maintien du souvenir de pratiques antérieures 
à la canonisation, voire à la mise par écrit.

Cela nous ramène à la question de la date du ḥadīth des « sept aḥruf ». Gotthelf 
Bergsträsser, dans la deuxième édition de la Geschichte des Qorans, estimait qu’il avait 
été employé par un courant qui voulait surmonter les conflits qui se développaient 
au viie siècle autour du Coran en appelant à la tolérance et en demandant à respecter 
une diversité qui avait l’aval de Muḥammad 20. De son côté, S.H. Nasser a avancé des 
arguments pour dater la version du ḥadīth des « sept aḥruf » de Zuhrī de la fin du 
viie siècle 21. Elle avait pour but de défendre un codex coranique spécifique qui appar-
tenait à ʿAbd Allāh b. al-Zubayr (m. 692) ; le frère de ce dernier, ʿUrwa (m. 712), dont 
le nom apparaît effectivement dans l’isnād, serait à l’origine de cette version. Dans 
cette interprétation, la mise en circulation du récit serait intervenue bien après la mise 
par écrit qui, selon le texte transmis par Zuhrī et relatif à cet épisode, a eu lieu sous le 
règne du calife ʿUthmān. La datation du ḥadīth proposée par S.H. Nasser est rece-
vable, mais elle vaudrait seulement pour la version de Zuhrī.

Il n’est sans doute pas anodin qu’un autre récit provenant du même Zuhrī, celui de 
la mise par écrit du Coran, ait également pour élément déclencheur une dispute à pro-
pos du texte coranique ; la version retenue par Ṭabarī est assurément beaucoup plus 
précise sur ce point que celle de Bukhārī (m. 870). On notera que, parmi les différents 

19. Voir dans W.M. Watt., op. cit., p. 90-92.
20. T.  Nöldeke, op.  cit. ; G.  Bergsträsser et  O.  Pretzl (dir.), III: Die Geschichte des Korantexts, 
Leipzig, Dieterich, 1938, p. 106-107.
21. S.H. Nasser, op. cit., p. 29-31.



434	 François déroche	

ḥadīth qui se rapportent aux « sept aḥruf », bon nombre ne mentionnent aucun dif-
férend à propos du texte. Ce motif a donc été introduit avec une intention précise. Si la 
présentation que nous lisons chez Bukhārī ou Ṭabarī est bien l’œuvre de Zuhrī, les 
liens que le traditionniste entretenait avec le pouvoir omeyyade expliqueraient la 
récurrence du thème de la discorde (fitna) pour justifier l’abandon de la pluralité 
textuelle : dans le contexte du début du viiie siècle et des dissensions qui déchiraient le 
jeune État musulman, cette référence a tout son sens. La référence aux clausules, iden-
tifiées pour des raisons de commodité aux épithètes divines redoublées, serait une 
information qui remonterait à l’époque de l’apostolat de Muḥammad, peut-être 
même le noyau de son enseignement ; elle a parfois été agrégée à des versions plus 
récentes, comme c’est le cas pour le ḥadīth où intervient Ubayy et qui représente une 
forme de synthèse entre celle de Zuhrī et celles qui font intervenir les clausules dans le 
cadre d’une autorisation à procéder à des substitutions.

Le ḥadīth des « sept aḥruf » – dans ses différentes versions – concerne la réalisa-
tion orale du texte coranique. Si la datation que je suggère pour son noyau initial est 
fondée, cela représenterait une précieuse indication sur les conditions dans les-
quelles le Coran était utilisé au sein de la jeune communauté musulmane. 
L’insistance mise sur la possibilité de procéder à des substitutions à condition de 
respecter le sens du message est accompagnée, dans certaines versions, par un souci 
de faciliter la récitation (et l’apprentissage ?). De fait, W.M.  Watt fait observer, à 
propos des clausules qu’il appelait, comme nous l’avons vu, «  detachable rhyme-
phrases », qu’elles fonctionnaient comme une sorte de refrain. Les remarques qui 
précèdent invitent de fait à s’interroger sur la fonction initiale de cet élément du 
style coranique qui pourrait, mutatis mutandis, être l’équivalent – de taille réduite – 
d’un respons dans la tradition chrétienne.

La comparaison du texte de la vulgate avec celui de S I(a) fait apparaître l’impor-
tance des fins de versets dans le travail de mise au point du texte. La souplesse qu’of-
fraient les rimes, soit prises étroitement et se rapportant à l’ultime syllabe du dernier 
mot du verset, soit sous la forme de clausules, a pu être mise à profit lors de la consti-
tution des sourates dans les différentes recensions. R.  Bell n’avait sans doute pas 
choisi par hasard le passage de la sourate XXIII pour mettre en évidence les traces de 
travail éditorial que recèle le texte coranique : le récit relatif à ʿAbd Allāh b. abī Sarḥ et 
à l’insertion de la formule finale de Q. 23 : 14 invitait à examiner de plus près ce pas-
sage. Tant que Muḥammad était présent pour valider ou infirmer une récitation et 
que ne circulait aucune recension écrite complète du texte coranique qui aurait pu 
être opposée à la réalisation orale, le caractère multiforme de la révélation pouvait se 
maintenir sans grandes difficultés –  pour les clausules, mais aussi de manière plus 
générale. La confection puis la circulation d’exemplaires écrits des recensions repré-
sentèrent un obstacle à la flexibilité du texte, bien que le travail éditorial qui l’a éven-
tuellement accompagné ait pu tirer parti de la variable d’ajustement que 
représentaient les clausules. Les variantes qui les concernent dans les différentes 
familles de la tradition manuscrite ancienne que nous connaissons reflètent sans 



	H istoire du coran. Texte et transmission	 435

doute un premier état de ces textes, circulant avec l’assentiment de Muḥammad. Les 
recensions finales qui ont été réalisées après sa disparition les ont conservées.

La confrontation des données préservées par la tradition musulmane et par les 
manuscrits permet de cerner in  fine le sens d’un texte fondamental et mystérieux, 
celui du ḥadīth des « sept aḥruf » : ce à quoi il renvoie, ce sont les différentes versions 
tant orales qu’écrites de l’enseignement de Muḥammad qui circulaient de son vivant 
et qui sont à l’origine des différentes recensions que nous connaissons et dont S I(a) est 
l’unique exemple avec un texte suivi. Comme le faisait remarquer Frederik 
Leemhuis 22, le mot ḥarf a été employé à l’époque ancienne pour désigner le texte 
d’Ibn Masʿūd : cela constituait une première indication pour comprendre le sens du 
ḥadīth. La coïncidence entre ce dernier et les témoins manuscrits à propos des clau-
sules en représente une autre, tout à fait décisive. Certes, le matn du ḥadīth ne parle 
que de substitutions de paires d’épithètes, mais il est clair qu’il s’agit d’une synec-
doque : la référence à ces paires tellement caractéristiques du style du Coran désigne 
l’ensemble des situations dans lesquelles la substitution pouvait prendre place. Que 
cette équivalence n’ait pas été proposée par les savants musulmans médiévaux est bien 
compréhensible : dès l’époque de ʿUthmān, si on s’en tient à la version canonique de 
l’histoire du Coran, l’État a apporté un soutien constant et sans faille à « son » texte 
au détriment des autres recensions, et des représentants de premier plan de l’ortho
doxie, comme Mālik b. Anas (m. 796) ou Ṭabarī, ont œuvré pour écarter tout ce qui 
divergeait du texte ʿuthmanien dont ils soutenaient le primat absolu. La discussion sur 
le sens de ḥarf ne pouvait plus dès lors se développer que dans un cadre parfaitement 
orthodoxe où le Coran pluriel des origines était oublié et seule subsistait une version 
unique, ipsissima verba Dei.

Le ḥadīth des « sept aḥruf », dans la formulation qui fait référence aux épithètes 
divines redoublées, montre que les Compagnons ont disposé d’une grande latitude 
pour faire le choix de l’une ou l’autre des formules familières des clausules et éven-
tuellement pour avoir recours à des synonymes si le besoin s’en faisait sentir – tant 
que le sens n’était pas modifié. L’initiative humaine a donc pesé sur la récitation, mais 
aussi sur la formation des recensions dès l’époque de l’apostolat de Muḥammad, et ce 
jusqu’à une date aussi tardive que l’époque omeyyade, comme le suppose l’interven-
tion d’al-Ḥajjāj b.  Yūsuf. Car cette approche du texte coranique a accompagné sa 
transmission orale, mais également écrite. Un témoin d’un état ancien du texte 
ʿuthmanien, le Codex Parisino-petropolitanus, confirme ainsi le rôle particulier des 
clausules dans l’élaboration de la recension finale du Coran. Des marques de fin de 
versets encadrent à quatre reprises une de ces formules : cela suggère qu’elles ont été 
des bouts rapportés dans un état écrit, choisies parmi d’autres en fonction du besoin 
d’apporter une rime à une révélation qui devait trouver sa place dans un passage en 
cours de formation. Après une phase de transition où les traces de ces insertions ont 
survécu, les contours des versets tels que nous les connaissons se sont définitivement 

22. F. Leemhuis, « Readings », EQ, t. IV, p. 354.



436	 François déroche	

fixés, avec les petites variations dont traite la littérature spécialisée. Grâce à une com-
paraison entre deux recensions, la vulgate d’une part et le texte de S I(a) de l’autre, 
nous avons un aperçu de la façon dont les variations pouvaient se développer au sein 
d’unités textuelles dont le schéma était stabilisé, les sourates. Les données transmises 
par Ibn abī Dāʾūd ou d’autres auteurs à propos des divers maṣāḥif viennent complé-
ter notre information.

Ces données s’opposent à la position adoptée par l’orthodoxie musulmane qui a 
insisté très tôt sur le caractère unique du Coran. Si l’on en croit la tradition, elle serait 
apparue dès le califat de ʿUthmān (règne entre 644 et 656). Comme le souligne Yasin 
Dutton, la décision de ʿUthmān n’était pas seulement califienne, mais aussi effective-
ment d’ijmāʿ, de consensus, c’est-à-dire le consensus des Compagnons, ce qui est la 
raison pour laquelle, comme le souligne Ṭabarī et comme l’indiquent les jugements 
de Mālik [b. Anas] et les décisions légales d’Ibn Mujāhid, c’est un acte d’obéissance 
auquel les musulmans doivent se conformer, tout autre conduite revenant à ouvrir la 
porte de la fitna et de la dissension 23.

La dispute (fitna), thème narratif qui tient une place importante dans certains des 
récits sur les « sept aḥruf » ou sur la mise par écrit, pourrait être un élément intro-
duit pour justifier les choix faits à propos du texte à l’époque ancienne. Certes, l’his-
toire de la communauté islamique des premiers temps montre combien les divisions 
internes violentes ont marqué la période ; mais cette situation pouvait constituer un 
puissant argument pour justifier tout ce qui visait à l’éviter. L’élimination des 
variantes textuelles – quoique ces dernières puissent avoir été justifiées par le ḥadīth 
des « sept aḥruf » – et la promotion d’un unique rasm du Coran pour l’ensemble de 
la communauté furent dictées par la raison d’État, peut-être dès le milieu du 
viie  siècle. Le caractère divin du Coran résulte in  fine d’une décision humaine, de 
même que, bien plus tard, comme le remarquait Shady Hekmat Nasser, la décision 
d’Ibn Mujāhid (m. 936) appuyée par le pouvoir abbasside, donnera un statut de révé-
lation aux « lectures » canoniques qu’il avait lui-même sélectionnées 24. L’élaboration 
à partir de notions présentes dans le texte coranique d’un corpus doctrinal définis-
sant le caractère divin du Coran et son authenticité parfaite fera de son côté évoluer la 
position de l’orthodoxie vers un littéralisme absolu.

Les informations qui nous ont été conservées par des savants médiévaux à propos 
de l’histoire du texte coranique dans les premiers siècles de l’islam permettent, par 
recoupement avec les indications tirées de l’examen des plus anciens manuscrits du 
Coran, de constater que la pluralité a marqué la genèse et la transmission initiale du 
texte, tant écrite qu’orale. À la lumière de cet ensemble de données, une explication 
du ḥadīth des «  sept aḥruf  » tenant compte du caractère initialement oral de la 
transmission des révélations peut être proposée. Cet enseignement de Muḥammad 

23. Y.  Dutton, «  Orality, literacy and the “Seven Aḥruf” ḥadīth  », Journal of Islamic studies, 
vol. 23, no 1, 2012, p. 42.
24. S.H. Nasser, op. cit., p. 58.



	H istoire du coran. Texte et transmission	 437

validait la circulation de versions parallèles des révélations, sachant que les diver-
gences dans la forme ne remettaient pas en cause le sens. Différentes formulations du 
ḥadīth (les matn A à G de Sh. H. Nasser) ont circulé, mais celles qui font référence 
aux clausules représentent très probablement le point de départ ou le noyau initial 
d’une tradition : leur enseignement est trop audacieux par rapport aux matn les plus 
diffusés, notamment A, pour avoir été mis en circulation à une date postérieure à la 
disparition de Muḥammad. Il correspond par ailleurs à une pratique dont la tradi-
tion manuscrite a conservé la trace. Ces versions du ḥadīth renvoient à un aspect clai-
rement identifiable du style coranique pour désigner le champ de variation (la 
synonymie au sens large) dont il est question.

On peut estimer que le ḥadīth des « sept aḥruf » ne visait pas uniquement l’ora-
lité, mais également les notations écrites partielles et provisoires que commencer à 
réaliser différents groupes de fidèles, chacun partant de sa propre connaissance de 
l’enseignement prophétique. Le passage à l’écrit a sans doute rendu plus percep-
tibles les écarts entre les uns et les autres. La confection et la circulation de ces diffé-
rents recueils, en accord sur le fond mais discordants entre eux pour ce qui est de la 
forme, ne pouvaient être restées inconnues de Muḥammad. Leur transformation 
éventuelle en autant de maṣāḥif après 632 signifie seulement qu’il n’a jamais sou-
tenu l’une plutôt que l’autre. Sa seule position en la matière est reflétée dans le 
ḥadīth des « sept aḥruf ».

S I(a), copie datable de la seconde moitié du viie siècle, dessine les contours de cette 
phase primitive de transmission. Nous pouvons faire l’hypothèse que l’organisation 
du texte dans les sourates était similaire d’un recueil à un autre, très vraisemblable-
ment parce qu’elle avait été fixée par Muḥammad lui-même – même si la formula-
tion des versets connaissait des variations, comme nous l’avons vu. La séquence des 
sourates, en revanche, y était différente, et un doute subsistait sur le statut de certains 
morceaux  : cela explique les écarts dans le nombre des sourates entre la recension 
ʿuthmanienne et celles d’Ibn Masʿūd et d’Ubayy. Ces recueils étaient utilisés à l’inté-
rieur de cercles de fidèles comme des aide-mémoire. Même en tenant compte du 
caractère défectif de la notation du texte qui y était employée et que nous pouvons 
saisir à partir des plus anciens manuscrits dont nous disposons, ils étaient destinés à 
ceux qui connaissaient cette même version du Coran. Après la mort de Muḥammad, 
le passage en force à un texte unique, traditionnellement associé à l’initiative du calife 
ʿUthmān, ne pouvait manquer de créer des réactions d’opposition de la part de ceux 
qui ne reconnaissaient plus « leur » Coran. Pour les tenants de l’orthodoxie, la situa-
tion est perçue d’une autre manière. Comme l’écrit Dutton, pour vingt ans encore 
environ [après la recension d’Abū Bakr], la situation doit être restée la même, avec la 
variété au niveau du détail suggérée par le ḥadīth des sept aḥruf et les autres récits […] 
Mais alors, des disputes à propos de différences de lectures surgirent – et nos sources 
présupposent des différences substantielles, pas seulement des différences de pronon-
ciation ou «  dialectales  »  – et, de manière à éviter les dommages plus importants 



438	 François déroche	

d’un conflit et de dissensions au sein de la communauté, décision fut prise, avec l’ac-
cord des Compagnons, d’imposer à la communauté une unique forme écrite 25.

La décision qui fut prise fut cependant loin de faire l’unanimité : les réactions de 
certains Compagnons dont le souvenir a été conservé sont franchement hostiles. Les 
résistances des partisans des recensions mises à l’écart par le pouvoir se prolongèrent 
jusqu’au début du xe siècle au moins. Malgré les épisodes de destruction de copies 
plus anciennes après l’opération de compilation associée au nom de ʿUthmān, puis 
après la révision supervisée par al-Ḥajjāj b. Yūsuf vers 703, les interdictions officielles 
qui visaient tant l’utilisation de ces versions que les manuscrits qui les contenaient 
durent être répétées. En dépit des oppositions, un texte coranique donné, choisi par 
un petit groupe entourant le calife, voire par un individu comme Ibn Mujāhid, a été 
imposé et reconnu comme la parole même de Dieu.

Le choix de la version ʿuthmānienne à l’exclusion de toute autre revenait également 
à écarter définitivement de la pratique de la communauté musulmane un enseigne-
ment de Muḥammad qui a incontestablement eu une importance considérable si 
nous prenons en compte la diversité des versions qui en ont été préservées. Cette doc-
trine initiale, représentée par les ḥadīth qui insistent sur l’intégrité du message au-
delà des variations ponctuelles représentées par les clausules, s’est heurtée très tôt, 
dans un contexte défavorable de rivalités entre les différentes factions, aux nécessités 
politiques du pouvoir et aux notions véhiculées par les versets faisant référence à l’ar-
chétype céleste d’une part, de l’autre à la falsification. Elle devint encore plus difficile 
à accepter alors que se développaient des doctrines sur l’éternité du texte, sur son sta-
tut ou encore sur son caractère miraculeux : toute variation devenait éminemment 
suspecte. La version de Zuhrī, portée par une narration qui retenait l’attention, pré-
sentait en revanche l’avantage de ne pas fournir d’indication précise sur le contenu de 
la différence.

Le sens du mot ḥarf en arriva à poser un problème aux savants médiévaux, tenus 
qu’ils étaient de ne prendre en compte dans leurs analyses que la situation consécutive 
à la mise au point de la version ʿuthmanienne. Ne pouvant passer sous silence le 
ḥadīth, ils étaient condamnés à produire des hypothèses aussi vaines qu’«  a-histo-
riques  ». En définitive, et ce malgré l’indignation de spécialistes comme Suyūṭī 26 
(m. 1505), l’équivalence populaire qui s’est établie entre les « sept aḥruf » et les sept 
«  lectures » d’Ibn Mujāhid a représenté une solution rassurante dans la mesure où 
l’enseignement prophétique se trouvait ainsi respecté – même si le nombre sept n’avait 
pas du tout le même sens dans les deux cas. Dans le contexte médinois antérieur à la 
disparition de Muḥammad en 632, le mot ḥarf fait référence aux versions orales ou 
aux authoritative text-forms, les prédécesseurs des recensions auxquelles sont associés 
les noms de ʿUthmān, Ibn Masʿūd ou d’autres Compagnons et qui avaient commencé 

25. Y. Dutton, op. cit., p. 41.
26. Al-Suyūṭī, al-Iqtān fī ʿulūm al-Qur’ān, éd. Aḥmad b. ʿAlī, Le Caire, Dār al-ḥadīth, 1425/2004, 
p. 176.



	H istoire du coran. Texte et transmission	 439

à circuler à Médine parmi différents groupes de fidèles. Soumis comme ils l’étaient aux 
possibilités de modification (liées aussi bien à la notion d’abrogation qu’aux opéra-
tions d’édition allant de l’intégration d’une nouvelle révélation à un changement de 
clausule), ils n’avaient pas le statut que les recensions postérieures à 632 ont acquis, 
mais étaient des textes en devenir.

Tandis que le rasm ʿuthmanien s’imposait, la ponctuation diacritique et la vocali-
sation des exemplaires n’étaient pas encore parvenues à un point où elles auraient pu 
définitivement fixer le texte. Dans cet ensemble connu par la tradition comme le 
dabṭ, la première était seulement partielle et la seconde en cours d’invention. De ce 
fait, pendant au moins un siècle, sous les Omeyyades (entre 661 et 750) et peut-être 
encore sous les premiers Abbassides (seconde moitié du viiie siècle), la pratique de la 
sélection (ikhtiyār) a tenu une place importante dans la pratique des «  lecteurs  » 
(qurrāʾ) qui choisissaient la façon dont ils récitaient le texte, en principe d’après leurs 
maîtres. Des manuscrits coraniques de la période montrent que les copistes pou-
vaient également opter ponctuellement pour une formulation relevant d’une autre 
transmission du Coran. Oral et écrit ont donc participé de la même pratique, ce qui 
doit nous amener à envisager un modèle de transmission textuelle complexe dans 
lequel des particularités régionales ou l’appartenance à une école donnée ont pu jouer 
un rôle important. La relation au texte a sans nul doute été différente du littéralisme 
absolu qui s’est imposé par la suite.

COLLOQUE – RECHERCHES ACTUELLES  
SUR LES MANUSCRITS CORANIQUES

Le colloque, organisé les 2 et 3 juin 2022 dans le cadre de la chaire « Histoire du 
Coran. Texte et transmission  », a porté sur les manuscrits du Coran 27. Ce texte, 
ipsissima verba de Dieu pour les musulmans, continue de nos jours à être mémorisé, 
écrit (dans certaines régions du monde) et récité. Au début de l’islam, le texte cora-
nique s’est transmis par voie orale. Bien que les origines mêmes de la fixation par 
écrit, probablement du vivant de Muhammad, nous échappent, la transmission 
manuscrite peut se prévaloir d’une longue histoire qui a débuté dans la deuxième 
moitié du viie siècle.

L’étude de la phase initiale de cette histoire a débuté au xixe  siècle, mais les 
recherches à son sujet se sont multipliées au cours des dernières années, examinant le 
rôle essentiel que les manuscrits ont joué à date ancienne dans la transmission du 
texte coranique et de ses variantes de lectures, mais aussi dans le processus de canoni-
sation. Ces études ont mis en lumière la fluidité du texte et de sa circulation et ont 
élargi le champ documentaire à d’autres supports comme les graffiti et inscriptions 
dont le témoignage peut être confronté à la vulgate.

27. La publication des actes est en cours.



440	 François déroche	

Dès une date ancienne, le manuscrit coranique est sorti du cadre de ses fonctions 
initiales de préservation et de transmission et s’est trouvé investi d’autres rôles dont 
l’étude ne fait que commencer. La naissance de la calligraphie sous les Omeyyades et 
l’introduction de l’enluminure dans les copies du Coran à la même époque ont 
répondu à des besoins nouveaux, ceux du pouvoir, par exemple, qui utilisait à ses fins 
l’impression produite par des manuscrits d’apparat, encore ceux des fidèles qui trou-
vaient dans des copies raffinées l’expression visuelle de leurs convictions religieuses.

Intervenants :
• Éloïse Brac de  Perrière (Paris)  : «  Les manuscrits coraniques dans l’Inde des 

sultanats (xiiie-xvie s.) : une étude formelle » ;
• Nuria de Castilla (Paris) : « La tradition coranique dans l’Espagne musulmane 

médiévale et moderne » ;
• Éléonore Cellard (Paris)  : «  Le manuscrit attribué au calife ʿUthmān dans la 

mosquée de ‘Amr ibn al- ʿAṣ » ;
• Hassan Chahdi (Metz)  : «  Le codex perdu d’Ibn Masʿūd, version coranique 

inaboutie. Remarques sur la flexibilité du Coran des origines » ;
• François Déroche (Paris) : « Le “Coran bleu” : vers la fin d’un mystère ? » ;
• Alba Fedeli (Hambourg) : « Reader experience in the early Qurʾanic manuscript 

page : re-mediating their text in the most recent digital form as part of InterSaMe 
Project » ;

• Alain George (Oxford) : « À propos des écritures coraniques en Irak au début 
de l’époque abbasside » ;

• Asma Helali (Lille) : « Les notes marginales dans les fragments coraniques dans 
la collection de Qayrawān en Tunisie » ;

• Alya Karame (Beyrouth) : « Les manuscrits du Coran à Nishapur au début du 
xie siècle » ;

• Edin Mahmutovic (Francfort)  : «  Variant readings and other new findings 
about the six Kufic manuscripts from Copenhagen » ;

• Morteza Karimi-Nia (Téhéran)  : «  Against scriptio continua Early Iranian 
approaches to transcribing the Qurʾan in the second and third centuries » ;

• Hythem Sidky (Chicago)  : «  Revisiting the principles of Qurʾanic textual 
criticism » ;

• Marijn van  Putten (Leyde): «  Developing a classification of different vocaliza-
tion styles of Early Qurʾanic manuscripts ».



	H istoire du coran. Texte et transmission	 441

RECHERCHE

Le projet  ERC SICLe est arrivé à son terme officiel à la fin du mois de sep-
tembre  2021, grâce à une prolongation accordée par  ERC pour tenir compte des 
effets adverses de la pandémie sur les recherches de l’équipe. En l’occurrence, 
l’impossibilité d’organiser des missions pendant plusieurs mois et l’abandon du plan 
d’un colloque international aurait marqué la fin du projet. Les derniers mois de ce 
projet ont donc vu le redéploiement des efforts de l’équipe vers la rédaction d’un 
ouvrage, Les Livres du sultan, qui rassemblera l’ensemble des observations qui ont été 
faites sur la collection saadienne de l’Escorial. Cette entreprise, lancée en juin 2020, 
alors qu’il était clair que les plans initiaux devaient être modifiés, a mobilisé particu-
lièrement Lbachir Tahali, Motia Zouihal et moi-même ; au cours des derniers mois 
de  2021, le texte final, incluant les contributions de Jawdat Jabbour et Hassan 
Chahdi, était enfin prêt et pouvait être remis à l’éditeur, l’Académie des Inscriptions 
et Belles Lettres, pour une parution dans la série des Mémoires. Parallèlement à ce 
travail sur la collection sultanienne, Lbachir Tahali et moi-même entamions une 
étude de l’ensemble des documents se rapportant à la bibliothèque fondée à Fès par 
Aḥmad al-Manṣūr que j’avais recueillis dans la bibliothèque de la Qarawiyin.

PUBLICATIONS

Déroche F., «  The Caliph, his mawla and the muṣḥaf  », in  A.  Erkmen et  Ş.  Tamcan 
Parladir (dir.), Zeren Tanındı Armağanı: İslam Dünyasında Kitap Sanatı ve Kültürü / Zeren 
Tanındı Festschrift: Art and Culture of Books in the Islamic World, Istanbul, Lale Yayincilik, 
2022, p. 237-249.
Déroche  F., «  The invention of a sacred book  », in  F.M.  Donner et  R.  Hasselbach-
Andee  (dir.), Scripts and Scripture. Writing and Religion in Arabia circa 500-700  CE, 
Chicago, The Oriental Institute of the University of Chicago, coll.  «  Late Antique and 
Medieval Islamic near East », vol. 3, 2022, p. 175-184.
Déroche F., « L’utilisation du parchemin au Maroc au xive siècle. Notes codicologiques », 
in  A.  Regourd et  M.  Roiland (dir.), Sources de la transmission manuscrite en Islam  : livres, 
écrits, images. Mélanges offerts à Marie-Geneviève Guesdon, Leyde/Boston, Brill, 2022, p. 109-
122.
Déroche F., The One and the Many: The Early History of the Qur’an, trad. par M. DeBevoise, 
Yale, Yale University Press, 2022.
Déroche  F., «  Histoire du Coran  : texte et transmission  », Annuaire du Collège de France 
2018-2019. Résumé des cours et travaux, 119e  année, 2022, p.  407-409, https://doi.
org/10.4000/annuaire-cdf.17209.
Déroche F., de Castilla N. et Tahali L., Les Livres du sultan : matériaux pour une histoire du 
livre et de la vie intellectuelle du Maroc saadien, Paris, Académie des inscriptions et belles-
lettres, coll. « Mémoires de l’Académie des inscriptions et belles-lettres », 2022.

https://doi.org/10.4000/annuaire-cdf.17209
https://doi.org/10.4000/annuaire-cdf.17209



