Annuaire
du College de France

122¢ année

Résumé des cours et travaux

4 COLLEGE
¥/ DE FRANCE
1530




HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION

Francois Déroche

Membre de l'Institut (Académie des inscriptions et belles-lettres),
professeur au College de France

La série de cours « Variation et révélation » est disponible, en audio, sur le site
internet du Collége de France (https://www.college-de-france.fr/fr/lagenda/cours/
variation-et-revelation). Le colloque « Recherches actuelles sur les manuscrits
coraniques » est également disponible en audio et en vidéo (https://www.college-
de-france.fr/fr/agenda/colloque/recherches-actuelles-sur-les-manuscrits-
coraniques).

ENSEIGNEMENT

COURS - VARIATION ET REVELATION

Dans le cadre d’un examen des différentes formes que la variation a revétu au cours
de I’histoire du texte coranique, les différentes traces qui sont conservées par la tradi-
tion musulmane ont fait 'objet d’une analyse détaillée. Certaines, comme les gira at,
sont considérées de nos jours comme faisant partie de la révélation. Plus mystérieuses,
mais également considérées comme faisant partie de la révélation coranique, sont
celles qui sont désignées par le nom de barf (au pluriel abruf) : elles sont connues par
plusieurs badith, dont le plus célebre est celui qui nous vient de Zuhri (m. 742) et
met en scene deux hommes, dont I'un est le futur calife ‘Umar, qui se disputent pour
savoir lequel récite la bonne version d’un passage du Coran, tous deux affirmant la
tenir de Muhammad lui-méme. Ils vont finalement trouver ce dernier qui écoute leur

F. Déroche, « Histoire du coran. Texte et transmission », Annuaire du Collége de France. Résumé des cours et travaux,
122¢ année : 2021-2022, 2025, p. 421-441, https://journals.openedition.org/annuaire-cdf/20587.



422 FRANCOIS DEROCHE

récitation et tranche en disant que les deux récitations sont toutes deux bonnes et
que le Coran a été révélé selon sept barf.

Il existe d’autres versions qui different de celle-ci, par exemple sur le nombre des
barf, ou encore sur les acteurs. Shady Hekmat Nasser a proposé une typologie des
différents textes du badith des « sept abruf » qui repose sur les différentes formula-
tions (matn) — de A 4 G dans son classement. Celle qui met en scéne ‘Umar et qui a
été transmise par Zuhri est sans doute celle qui a rencontré le plus d’écho!. Ce der-
nier, avec I'art qui est le sien, a réussi a capter I'attention avec une saynete pleine de
vie qui donne I'impression de donner des informations précises. Les personnages
sont clairement identifiés et 'un d’eux n’est nul autre que ‘Umar - ce qui ajoute 3 la
crédibilité de la scéne. Or la fiabilité de Zuhri était questionnable. Hassan Chahdi a
rappelé les réserves de certains savants musulmans médiévaux 2 son propos? et j’ai
souligné pour ma part combien son témoignage sur la mise par écrit comportait des
éléments anachroniques. Dans le cas du badith des « sept abruf », il me semble que
la précision qu’il apporte est doublement en trompe-I’ceil : d’une part, comme Pavait
déja observé Claude Gilliot3, Zuhri ne précise pas quel est le verset concerné et, de
lautre, sa référence pourrait bien n’étre qu’une pirouette éludant la question de
fond. En effet, 'une des désignations du Coran est : a/-Furgan. Or Cest le titre de la
sourate mentionnée par Zuhri (s. 25). On pourrait comprendre qu’il s’agit d’une
« sourate d’al-Furgan », une « sourate du Coran ». Autrement dit, une précision
qui n’en est pas une... Notre auteur n’a toutefois pas tout inventé : comme nous
I’avons déja noté, le théme des « sept abruf > possede une forte présence au sein de la
tradition musulmane puisque les recueils classiques en connaissent une soixantaine
de versions; celle de Zuhrti pourrait bien étre une réécriture d’une information origi-
nale plus ancienne. Les liens unissant Zuhri aux Omeyyades sont notoires et expli-
queraient la composition d’un récit qui conserve une information bien connue
cette époque, tout en évitant tout détail qui pourrait mettre en cause le texte
‘uthmanien auquel la dynastie a apporté un soutien déterminé — comme suffiraic a le
démontrer 'opération menée par al-Hajjaj (m. 714)*

C. Gilliot a traité des différentes versions du célebre hadith en passant plus rapide-
ment sur les « traditions sans cadre avec accompagnement », ol1 il distinguait ajuste
titre celles o1 « la fonction référentielle [...] constitue la pointe du récit, sous la forme

1. S.H. Nasser, The Transmission of the Variant Readings of the Qur'an: The Problem of Tawatur
and the Emergence of Shawadhdh, Leyde/Boston, Brill, 2013, p. 24-29.

2. H. Chahdi, Le Mushaf dans les débuts de lislam. Recherches sur sa constitution et étude
comparative de manuscrits coraniques anciens et de traités de qira’at, rasm et fawasil, thése de
doctorat Histoire et philologie, Paris, EPHE, 2016, p. 97-102 et p. 105-111.

3. C. Gilliot, « Les sept “lectures” : corps social et écriture révélée. I », Studia Islamica, vol. 61,
1985, p. 12.

4. O. Hamdan, Studien zur Kanonisierung des Korantextes. Al-Hasan al-Basris Beitrige zur
Geschichte des Korans, Wiesbaden, O. Harrassowitz, 2006.



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 423

d’une ébauche d’explication’ » : or ’est en définitive parmi ces traditions que nous
trouvons des renseignements, certes imprécis, qui touchent au Coran et permettent
de formuler une hypothése sur ce qu'ont pu étre, au moins en partie, les variations
couvertes par la notion de « sept abruf ». En eftet, dans des versions du hadith ou
d’autres qui s’y rapportent, la référence au texte coranique lui-méme me semble en
définitive relativement concrete.

Un premier cas est représenté par plusieurs badith qui se rapportent directement 2
cette question, puisque le mot harf'y figure au singulier ou au pluriel, et dans lesquels
il est demandé de ne pas « substitu[er] la miséricorde au chitiment et le chdtiment 4
la miséricorde ». La formulation demeure vague, mais I'idée qu’il était possible de
procéder 4 des substitutions est clairement exprimée : celles-ci ne sont pas proscrites,
mais encadrées. Cette licence équivaut a légitimer le recours aux synonymes, autre-
ment dit la récitation b7-l-mana (selon le sens) — 4 laquelle s’oppose la récitation bz-/-
lafz (selon la lettre) qui est actuellement seule reconnue par 'orthodoxie musulmane.
Ce point apparait notamment dans une version du hadith dont le protagoniste est
‘Umar (m. 644) et qui a été conservée par Tabari (m. 923). Il en existe des variantes
qui, d’apres leur #sndd, remontent aux Compagnons Aba Hurayra (m. vers 677 ou
678) ou Aba Bakra (m. 671 ou 672). La formulation demeure vague : il n’y a pas de
référence 2 une sourate en particulier, mais affirmation d’un principe général qui est
sous-tendu par le principe de la récitation bi--ma‘ana.

Le cadre se précise dans un autre groupe de textes ot la licence de procéder a des
substitutions est illustrée par un exemple. Une tradition recueillie par ‘Abd al-Razziq
al-San‘ani (m. 827) et dont S.H. Nasser a fait son matn. C’est particulierement repré-
sentatif de cet ensemble. Le début du récit se présente de maniére relativement simi-
laire 4 celui de Zuhti, avec la mise en scéne d’un désaccord sur la récitation d’un verset
non précisé entre Ubayy b. Kab (m. avant 656) et un autre Compagnon. La fin est en
revanche modelée sur les récits dont il vient d’étre question (opposition 4 des interver-
sions entre miséricorde et chitiment) et complétée par cette précision pratique :

Si [le verset s’acheve par] “ziz bakim et que vous dites sami* ‘alim, Allah est sami
‘alim (= audient et omniscient) [...].

Le texte est sans doute dépourvu de la couleur qui caractérise le matn A dans
lequel la divergence entre ‘Umar et Hisham éclate a propos de la sourate al-Furgan.
Qu’il s’agisse bien encore de la question des « sept abruf » est confirmé par le début
méme du texte ol figure cette donnée et par un badith plus concis qui, selon I'zsnad,
provient d’Aba Hurayra et ot il est question des « sept abruf » et de la faculté de
réciter soit « omniscient, sage [/im bakim] », soit « absoluteur, miséricordieux
[ghafur rabim] ». Dans la version qui figure dans le Musnad d’ITbn Hanbal (m. 855),
trois paires d’épithetes sont mises sur un pied d’égalité : ghafiir rabim, sami* ‘alim et

5. C. Gilliot, op. cit., p. 14.



424 FRANCOIS DEROCHE

alim sami’, tandis que dans celle qu’Aba D2’ad (m. 889) a conservée dans ses
Sunan, il est dit :

s

Toutes [ces formules] sont acceptables, que vous disiez sami® alim ou ‘aziz hakim

[.].

Alors que le padith de Zuhri comporte une unique référence a la sourate al-Furgan
qui s’avere étre un trompe-I’ceil, un élément destiné 4 donner de la vraisemblance au
récit sans fournir de réel exemple de la nature de la divergence impliquée par les
abruf, les traditions dont il vient d’étre question s’accordent entre elles sur un détail
stylistique, une particularité bien connue du style coranique, 'emploi d’épithetes
divines redoublées en fin de verset. Méme si cela n’était pas précisé, tout musulman
comprenait immédiatement qu’il s’agissait de ces formules, d’autant que les adjectifs
mentionnés et leur séquence correspondent a ce que 'on trouve dans le Coran.

La licence de substituer les épithetes en fin de verset fait surface sous une autre
forme dans une des versions de I'histoire de “Abd Allah b. abi Sarh. Alors qu’il rem-
plissait sa charge de « scribe de la révélation », il aurait écrit par inadvertance, au lieu
des épithetes aziz bakim, la paire ghafiir rabim — ou sami* alim ala place de ghafiur
rabim selon une autre source. Ensuite, Ibn abi Sharh lut le texte qu’il avait noté a
Muhammad et ce dernier approuva, déclarant : « C’est la méme chose ». En consta-
tant que des termes qu’il avait pris Iinitiative d’introduire 2 la place de la formulation
initiale de la révélation étaient validés par Muhammad, ‘Abd Allah b. abi Sharh fut
saisi de doute et finit par apostasier. Les différentes épithetes divines redoublées qui
sont mentionnées dans les variantes de ce récit coincident avec celles qui figurent
effectivement dans le texte canonique du Coran. Ce type de variante se rattache 4
une pratique pour laquelle nous disposons de témoignages dans les premiers temps
de I'islam : le recours 4 des synonymes. Il s’agit de la récitation bi-/-ma ‘ana i laquelle
une bréve référence a été faite et dont il sera question plus loin®.

Différentes sources nous donnent par ailleurs des renseignements sur ’existence de
plusieurs recensions manuscrites du Coran : a coté de celle qui s’est imposée sans par-
tage et remonte selon la tradition au calife ‘Uthmin (m. 656), base de la vulgate repré-
sentée de nos jours par Iédition dite « du Caire », sont connues notamment celles
d’Ibn Mas‘ad (m. en 653 ou 654) et d’'Ubayy b. Ka‘b (m. avant 656). Le nombre des
sourates qui les constituaient différait de celui de la version ‘uthmanienne. En outre,
elles contenaient des variantes qui nous ont été conservées par différents savants

==

médiévaux, notamment par Ibn abi Da’ad (m. 928) dans son Kitib al-masabif’.

Le Coran reprend largement une forme stylistique connue sous le nom de sz
dont 'une des caractéristiques est tout d’abord la présence d’une rime et, assez fré-

6. Voir aussi G. Schoeler, Ecrire et transmettre dans les débuts de ’islam, Paris, PUF, 2002.

7. Ibn Abi Da’ad, Kitab al-masabif : voir A. Jeftery, Materials for the history of the text of the
Qur’dn, Leyde, Brill, 1937.



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 425

quemment, la répétition 4 la fin du dernier col6n d’une unité du discours, dans ce
cas un verset, d’'une méme forme morphologique qui suit les regles courantes dans
la poésie. Ce procédé n’est pas sans analogie avec une caractéristique présente dans
la rhétorique latine, la clausule, qui est une « disposition des mots a la fin d’un
membre de phrase ou d’une phrase, destinée 4 créer un certain rythme quantitatif,
tonique ou accentuel.’ »

De son c6té W.M. Watt parlait & ce propos de « detachable rbyme-phrases », dont
il signalait le c6té récurrent dans le Coran, mais aussi la position un peu artificielle &
Pintérieur des versets dont ils sont grammaticalement indépendants et avec le sens
desquels ils entretiennent un lien assez liche. Il en donnait pour exemple la for-
mule : Allah ‘ala kull’ shay™ gadir* (= « Allah, sur toute chose, est omnipotent »)
qui apparait 32 fois dans le Coran, par exemple en Q. 2: 20 :

Si Allah avait voulu, Il aurait emporté leur vue et leur ouie. A/Lah, sur toute chose, est
omnipotent 0,

Dans ce cas, la ponctuation entre « ouie » et « Allih » représente un ajout signifi-
catif du traducteur qui permet de constater comment est pergue la relation entre les
deux éléments constitutifs du verset.

Angelika Neuwirth, qui a développé 'analyse la plus poussée de ces formules dans le
Coran a introduit une distinction entre une énonciation d’un verset a rimes et celle
d’un verset a clausules!!. Prenant pour exemple deux passages se rapportant au méme
sujet, la nuit de la révélation, elle oppose la's. 97, de la premiére période mecquoise, et
les v. 2-8 de la s. 44, de la période intermédiaire. La premiere se compose de quatre
versets isolés/indépendants (97 : 1-4, premiére partie) suivis d’'un ou deux éléments —
dont I'un (97 : 4, deuxieme partie) est vraisemblablement une interpolation posté-
rieure. Tous contiennent expression laylat” I-qadr. L autre passage donne également
une représentation de la nuit de la révélation, mais qui ne figure ici que dans les colons
initiaux des versets. A trois reprises (44 : 3, 5, et 6 dans leur deuxieme partie), le verset
contient un prédicat se rapportant 4 I’émetteur, Dieu, et dans un cas (44 : 7, deuxieéme
partie) un avertissement aux auditeurs. Ces c6lons finaux ne se situent pas seulement a
un autre niveau sémantique que le fil de 'énoncé sur la révélation, mais sont égale-
ment reconnaissables sur le plan syntaxique parce qu’ils n’appartiennent pas i la
période que constituent ensemble les v. 3-7. De méme, le v. 8-premiere partie ne se
rattache pas au v. 7-deuxi¢me partie, mais au v. 7-premiére partie. Ces clausules n’ont
donc une position de parenthése que par rapport i 'ensemble des v. 2-7, tandis
quelles sont lides du point de vue syntaxique au cdlon initial de leur verset.

8. Voir la définition de « clausule », CNRTL, https://www.cnrtl.fr/definition/clausule.
9. W.M. Watt, Introduction to the Quran, Edimbourg, Edinburgh University Press, 1977, p. 72.
10. L’auteur souligne.

11. A. Neuwirth, Studien zur Komposition der mekkanischen Suren, Berlin, De Gruyter, 1981,
p. 157-170.


https://www.cnrtl.fr/definition/clausule

426 FRANCOIS DEROCHE

A. Neuwirth parle dans ce cas de « clausules associées ». En revanche, le célon du
v. 7-deuxieme partie, qui se trouve entre une apposition & 7abbika (v. 7-premicre par-
tie) et une proposition principale avec comme sujet implicite rabbuka (v. 8-premiere
partie), contient une formule d’adresse 4 la 2¢ personne du pluriel. Avant et apres le
v. 7-deuxieme partie se produit donc un changement de sujet qui a un effet de sépara-
teur syntaxique fort. Sur le plan sémantique, il y a également un glissement du niveau
de rapport/information vers celui d’adresse directe. A. Neuwirth appelle ces clausules
qui ne sont pas liées 4 leur verset des « clausules parenthétiques ». Il existe un troi-
sieme type de clausules, qui appartiennent entierement au fil principal du discours et y
sont totalement intégrées : les « clausules intégrées ».

Le fait que, dans les deux premiers cas, les clausules finales ne font pas partie, syn-
taxiquement et sémantiquement, du fil principal du discours, ne dit cependant rien
sur leur importance pour le mouvement du discours. L’utilisation des clausules dans
le passage de la s. 44 correspond en fait A certaines fonctions qui vont bien au-dela de
celle de support des rimes : elles donnent de 'emphase a 'expression, mettent en
relief certains éléments, voire apportent une touche d’atmosphére ou d’ambiance 4
I’énoncé contenu dans les colons initiaux, en leur donnant certaines connotations.

A. Neuwirth rejoint ses devanciers en reconnaissant que les clausules ont trés sou-
vent un caractére de formule — une situation qui domine durant la fin de I'époque
mecquoise et 3 Médine. Elle identifie trois groupes : I'un est constitué par les for-
mules de structure identique (les épithétes redoublées trouvent leur place a cet
endroit), d’autres appartiennent 4 un « systtme de formules » commun, dans la
mesure ol elles partagent un lexéme dans la méme position, et un troisitme groupe
est formé par les clausules ot elle identifie des « formules structurelles » : elles se
fondent sur une structure syntaxique identique ou similaire, sans nécessairement
présenter les mémes lexémes. A. Neuwirth conclut que « la clausule, C’est-a-dire le
colon final rimant du vers a plusieurs éléments, séparé des c6lons précédents par une
césure syntaxique et/ou sémantique, est I'unité qui indique a 'auditeur (et au réci-
tant) la fin du verset. » La clausule enti¢re, et non pas seulement la rime syllabique,
peut étre nécessaire pour obtenir une structure claire pour les versets formés de deux
éléments, a fortiori pour le groupe de versets. Comme on le voit, le concept de « clau-
sule » prend chez cet auteur une dimension beaucoup plus large — tout en incluant
comme une des catégories qu’elle identifie, ce que R. Blachére ou W.M. Watt enten-
daient par ce mot.

Devin Stewart a fait remarquer que I'effet rythmique obtenu par I'intervention de
cette formule finale vient appuyer la cadence du reste du verset qui contient I'élé-
ment significatif. La clausule fait souvent appel  des épithetes redoublées ou encore
a des formules générales qui peuvent se rapporter a Dieu mais aussi 4 d’autres situa-
tions. Dans le premier cas, il s"agit de formules similaires a celle qui clét le verset 16 de
la sourate 28 : inna-hu huwa al-ghafir* al-rabim” (= « car il est 'absoluteur, le misé-
ricordieux »); pour le second, inna-hu la yubibbu al-musrifin® (= « car Allah n’aime
pas les impies », 6 : 141).



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 427

Les analyses des auteurs dont il vient d’étre question reposent sur le texte de la vul-
gate. L’étude de la transmission écrite des premiers temps de Iislam a permis de
découvrir différentes situations qui n’étaient pas signalées par la tradition mais qui
coincident en partie avec ce dont les savants médiévaux avaient conservé le souvenir.
Cette convergence nous donne la possibilité d’affiner notre connaissance de I’histoire
du texte coranique.

En étudiant I’état du texte tel qu’il nous est fourni par différents manuscrits des
premiers temps de I'islam, j’avais relevé quelques cas ot la différence de formulation
ou de présentation concernait la partie finale d’un verset. Le Codex Parisino-
petropolitanus, un manuscrit de la seconde moitié du v1i¢ siecle qui transmet un texte
tres largement conforme 4 celui de la vulgate, conserve en particulier quelques
exemples d’un léger décalage par rapport i cette derniére!?. Ils correspondent non
pas au texte, mais 2 des marques de fin de verset qui figurent a I'intérieur de versets
canoniques. La ponctuation présente dans le Codex Parisino-petropolitanus coincide
pour Pessentiel avec celle que nous connaissons aujourd’hui : méme si elle ne suit
aucun des systemes associés aux différentes traditions de lectures (gz7t) dont les
attestations les plus anciennes, et donc sans doute aussi la constitution, sont posté-
rieures a la date 4 laquelle cette copie a été réalisée, la majorité des fins de versets cor-
respond a celles que mentionnent les ouvrages spécialisés traditionnels dont Anton
Spitaler a fait la syntheése 13.

Le nombre des marques dont il est question maintenant apparait en quelques
points du manuscrit ot la tradition ne signale aucun découpage de verset. Ces sépara-
tions propres au Codex Parisino-petropolitanus subdivisent en deux les versets Q. 4 :
34et79,5:3,9:115,10: 10, 14 : 27 et 25 : 4. Elles délimitent donc sept éléments
textuels relativement brefs qui se présentent graphiquement de la méme maniere que
les autres versets de cette copie, c’est-3-dire qu’ils sont compris entre la marque de la
fin du verset qui précede et celle qui signale la leur propre. Dans tous les cas, il n’y a ni
texte supplémentaire, ni lacune; il n’existe de fait aucune différence marquée par rap-
port a la vulgate. Les groupes de points qui forment ces marques ont été grattés par la
suite, ce qui pourrait indiquer qu’il s’agissait d’une erreur, mais il est troublant de
constater que la séquence de mots ainsi délimitée, entre la ponctuation inconnue de
la tradition et celle qui est en revanche bien attestée, offre un sens cohérent, a l'instar
de ce que connait la tradition. Dans un seul cas, en Q. 9 : 115, ’hypothese d’un saut
du méme au méme, une faute de copiste relativement commune, pourrait étre avan-
cée : le verset suivant (Q. 9 : 116) commence en effet par les mémes mots (izna
Allah), ce qui pourrait avoir induit le copiste en erreur.

12. F. Déroche, La Transmission écrite du Coran dans les débuts de lislam. Le Codex Parisino-
petropolitanus, Leyde/Boston, Brill, 2009, ch. v.

13. A. Spitaler, Dic Versziblung des Koran nach islamischer Uberlieferung, Munich, Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, 1935.



428 FRANCOIS DEROCHE

Deux situations me semblent devoir étre distinguées. Dans la premiere, qui
concerne Q. 10: 10 et Q. 25 : 4, les versets délimités par une marque supplémentaire
a Pintérieur du verset canonique dans le Codex Parisino-petropolitanus contribuent
directement au sens du passage ot ils sont intégrés.

La deuxi¢me situation concerne les quatre autres courts versets spécifiques du
Codex Parisino-petropolitanus (Q. 4 : 34 et 79; 9 : 115; 14 : 27) : ils contiennent une
énonciation qui est grammaticalement autonome, de méme qu’est autonome la par-
tie du verset qui précede :

Q.4:34 Allah est auguste et grand.

Q.4:79 Combien Allah suffit comme témoin!
Q.9:115 Allih, sur toute chose, est omniscient.
Q.14:27 Allah fait ce qu’ll veut.

A la différence des deux cas signalés précédemment, la disparition de ce morceau
de texte n’affecterait en rien le sens général du passage. Dans ces quatre cas, le décou-
page « supplémentaire » contient une formule  caractére général dont on connait
plusieurs occurrences dans le Coran. Celui de Q. 9 : 115 correspond 4 une formule
qui apparait au total 16 fois; shabhid*?, dans Q. 4 : 79, figure 4 6 reprises dans la sou-
rate IV ot on trouve en Q. 4 : 81 une formulation similaire, mais avec wakil*”. Les
occurrences de ma/man yasha’ sont nombreuses, mais rares 2 la rime; les deux seuls
exemples, en Q. 3 : 40 et Q. 22 : 18, sont les exacts paralleles de Q. 14 : 27. Sur le
méme schéma que la formule de Q. 4 : 34, de nombreuses variations figurent dans le
Coran, mais I'association %/iy-kabir elle-méme n’y est qu’a cinq reprises. La figure
stylistique des épithetes divines redoublées qui apparait dans certaines versions du
badith des « sept abruf », notamment celle qui fait intervenir des adjectifs de forme
fail, est un trait récurrent dans les sourates récentes. Mais les trois autres formules
reviennent également 4 plusieurs reprises dans le Coran.

La présence d’un séparateur de versets (éliminé par la suite) dans le Codex Parisino-
petropolitanus donne une apparente autonomie aux quatre versets découpés a I'inté-
rieur de Q. 4 : 34 et 79, 9 : 115 et 14 : 27. Leur sens, tres général, ne modifie pas le
passage. Dans sa traduction des passages en question, Régis Blachére I’a bien remar-
qué. En Q. 9 : 115, par exemple, on trouve (les astérisques, ajoutés par mes soins,
marquent les fins de verset signalées initialement dans le manuscrit) :

Wa-ma kana Allah* li-yndill® gawm® ba‘da idh badabum batta yubayyin® la-hum
ma yattagqin® ¥ inna Allab® bi-kulll shay™

alim"n *

Il n’est point d’Allah d’égarer un peuple aprés qu’ll I'a dirigé [jusqu’a Lui et] qu’ll
lui 2 montré ce envers quoi il doit étre pieux. Allah, sur toute chose, est omniscient 14,

14. R.Blachere (trad.), Le Coran (al-Qor’in), Paris, G.P. Maisonneuve, 1957, p. 229.



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 429

Le traducteur a reconnu, dans ce cas encore et dans bien d’autres, le caractére auto-
nome de ces éléments dont intégration au contexte repose ici non pas sur le sens,
mais sur la rime, et il a introduit un point a 'endroit précis ot figure la ponctuation
du verset « supplémentaire » du manuscrit. Dans le découpage retenu par la tradi-
tion canonique ol ces brefs versets « supplémentaires » sont tous complétement
fondus 4 intérieur d’un verset plus long, le fait que leur sens soit relativement neutre
ne retient pas attention; seules ressortent les rimes qui intégrent le verset, dans son
état canonique, 4 I'intérieur du contexte spécifique du passage o il est placé.

A quoi correspondait donc ce que nous avons relevé dans le Codex Parisino-
petropolitanus? Il me semble que le manuscrit a conservé en ces quatre points la trace
d’une reprise du texte liée 4 la mise en forme des sourates : pour inclure les révélations
dans des ensembles en cours de constitution en les pourvoyant d’une rime accep-
table, un ajout de taille réduite et de contenu relativement neutre a été inséré  I'en-
droit requis. Cette explication avait déja été avancée par Friedrich Schwally dans la
deuxieme édition de la Geschichte des Qorans :

L’uniformité de rime [...] ne doit étre comprise que comme l'affirmation d’un
résultat obtenu pour des raisons internes. Il faut toujours tenir compte de la
possibilité que des morceaux distincts avec la méme rime aient été insérés par la suite
soit par Muhammad lui-méme, soit lors d’une recension plus tardive. Le Prophete a
pu avoir aussi parfois composé 4 dessein un complément donné pour une révélation
déja existante avec la rime de Poriginal 5.

Le manuscrit donnerait une idée plus précise du processus d’édition : un élément
neutre, une formule toute faite déja connue, a été introduite a la suite de la révélation
proprement dite afin d’intégrer cette derni¢re dans une sourate en cours de constitu-
tion ou déja en grande partie constitude.

Les formules qui figurent dans les quatre cas relevés dans le Codex Parisino-
petropolitanus contiennent une rime dont on sait 'importance dans le Coran, mais
également le caractére quelque peu mécanique : les terminaisons du pluriel externe
-iin et -in comptent ainsi parmi les plus fréquentes.

La tradition manuscrite du texte ‘uthmanien a conservé dans certains des témoins
des indices qui permettent de constater que les clausules ont joué un réle dans sa
mise au point. Le Codex Parisino-petropolitanus nous montre qu’une tradition
vivante dans la seconde moitié du vI1€ siecle individualisait encore en certains points
du texte ces éléments, placés graphiquement au rang de versets, dont la fonction
avait été initialement de toute évidence d’homogénéiser le Coran sur le plan stylis-
tique. Les césures — sous forme de groupes de points — qui les encadraient étaient
évidemment destinées 4 disparaitre : pourquoi ont-elles subsisté dans le manuscrit?
Elles figuraient probablement sur exemplar et les copistes ont peut-étre commis

15. T.Néldeke, Geschichte des Qordns, s.1., Elibron Classics, 2 éd., 2004; F. Schwally (dir.), I : Uber
den Ursprung des Qorans, Leipzig, Dieterich, 1909, p. 41.



430 FRANCOIS DEROCHE

une erreur en les préservant. Il n’est malheureusement pas possible de préciser a quel
moment ces marques de fin de verset ont été éliminées du manuscrit par grattage.
Comme nous ’avons vu, I’hypothése de telles adaptations avait depuis longtemps
été formulée par F. Schwally; R. Bell avait de son c6té identifié dans le texte des
traces de ce travail éditorial.

Mais la variation qui est impliquée ici est de nature formelle : le texte du Codex
Parisino-petropolitanus étant grosso modo celui de la vulgate, il n’offre pas de preuves
que ces formules générales aient pu donner lieu 2 des variations. Il faut de fait sortir
de la tradition ‘uthmanienne du texte coranique pour découvrir la pratique ot les
clausules représentent un emplacement ot des variantes textuelles se font jour. Parmi
celles du codex d’Ibn Masad qui ont été conservées dans le Kitab al-masibif
d’Ibn abi Da’ad, 'auteur mentionne 17 cas ot la partie finale d’un verset est concer-
née. Mais il n’en existe en fait qu’un dans lequel la clausule est modifiée par une inter-
version : en Q. 3 : 156, on trouvait dans la version d’Ibn Mas‘ad wa-Allah basir
bi-md ta‘malin (= « Allih est clairvoyant sur ce que vous faites ») au lieu de
wa-Allah bi-ma ta‘malin basir, lecture canonique. La premiere formulation offre
une rime avec Q. 3 : 157 et 158, la seconde avec Q. 3 : 155 (balim).

Une source beaucoup plus précieuse pour nous est représentée par la couche infé-
rieure du palimpseste de Sanaa qui sera désignée par le sigle S I(a). L’état du texte est
différent de la vulgate : ceux qui 'ont étudi¢, notamment Elisabeth Puin !¢, Behnam
Sadeghi et Mohsen Goudarzil”, ont signalé dans leurs travaux différents types de
variantes, dont certaines concernent des clausules. Dans ce qui suit, je prendrai en
compte quelques-uns des 18 exemples de fins de versets ou une variante apparait.
Pour des raisons de commodité, je maintiendrai la numérotation des versets qui est
employée dans la vulgate et je resterai aussi prés que possible de cette derniere.

Les fins de versets qui figurent sur les feuillets de S I(a) dont nous disposons et qui
different de la vulgate peuvent nous permettre maintenant de prendre la mesure de la
flexibilité du texte coranique encore admise au v1I°¢ siecle. La rime est en cause dans
tous les cas. Le plus souvent, seul le dernier mot du verset est concerné, celui qui est
utilis¢ dans la vulgate étant remplacé par un synonyme dans S I(a). Un premier
groupe de témoignages nous montre que l'utilisation de synonymes, dont des témoi-
gnages contemporains comme celui d’Anas b. Malik (m. entre 709 et 711) attestent
qu’elle était pratiquée au cours de la récitation, est tout naturellement reflétée dans

16. E.Puin, « Ein frither Koranpalimpsest aus San’a’ (DAM 01-27.1) », iz M. Grof et K.- H. Ohlig
(dir.), Schlaglichter. Die beiden ersten islamischen Jabrbunderte, Berlin, H. Schiler, 2008, p. 461-
493; ead., « Ein frither Koranpalimpsest aus San’a’ (DAM 01-27.1) — Teil II », 7z M. Grofl
et K.-H. Ohlig (dir.), Vom Koran zum Islam, Berlin, H. Schiler, 2009, p. 523-581; ead., « Ein
frither Koranpalimpsest aus San’a” (DAM 01-27.1) — Teil III: Ein nicht-'utmanischer Koran »,
in M. Grof et K.-H. Ohlig (dir.), Die Entstehung einer Weltreligion I: Von der koranischen
Bewegung zum Frithislam, Berlin, H. Schiler, 2010, p. 233-305.

17. B. Sadeghi et M. Goudarzi, « San’a’ 1 and the origins of the Qur’an », Der Islam, vol. 87, 2010,
p. 2-129.



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 431

un manuscrit qui conserve un texte différent de celui de la recension ‘uthmanienne
ou, pour dire les choses différemment, qui était encore en concurrence avec la ver-
sion du Coran qui bénéficiait d’un soutien officiel total. Dans S I(a), @dhab alim
remplace adbab mubin, yu’minin est a la place de yuginsn, al-muflibin au lieu de
al-mubtadin, fasiqan de kafirin, tujrimin de ta‘malian. Plus loin, le ya ‘malun de la
vulgate a cédé la place & yaksibin et al-zalimin A al-kbati’in. Le changement est
léger : comme on peut le constater, le sens n’est pas modifié et la rime reste identique.
Parfois, cette derniére change : C’est ce qui se produit en Q. 15 : 61 et 64, le texte res-
tant le méme alors que les rimes en -## de la vulgate sont en -7z dans S I(a). Dans le
contexte immédiat des versets concernés, la séquence des rimes est organisée diffé-
remment. Dans S I(a), celle de Q. 15 : 61 s’aligne sur Q. 15 : 58-60 au lieu de Q. 15 :
62-63 et 65 dans la version canonique; en revanche, en Q. 15 : 64, la-sadigin de S I(a)
tranche avec son environnement immédiat.

A sept reprises, en revanche, ce qui est en jeu est un peu plus vaste qu’un mot, fiit-
il 2 la rime. Un exemple, en 24 : 28, présente une formulation qui est proche de celle
de la vulgate. Toutefois, S I(a) se distingue par une interversion et un changement
d’adjectif qui modifient 'intégration du verset dans la séquence des rimes. Bien que
le feuillet ait été endommagé 4 la fin de la ligne ot débute la formule finale, on peut
lire : inna Allalb? kba<bir®>, puis 4 la ligne suivante bi-mda ta‘malin® (« Allah est
bien informé de ce que vous faites »); cela représente une variation claire par rapport
au texte canonique : wa-Allah" bi-ma ta‘malin® ‘alim"” (« Allah, de ce que vous
faites, est omniscient »). La restitution de kbabir est appuyée par d’autres passages
du Coran. La clausule de S I(a), tout en étant équivalente du point de vue du sens a
celle de la vulgate, rend plus cohérente la séquence des rimes dans cette partie de la
sourate. Dans la vulgate en effet, la rime -7m du verset 28 est isolée au milieu d’une
série de rimes en -#n (v. 27, puis 29-31).

Deux autres passages de S I(a) présentent une variante qui est particulierement
intéressante pour appréhender la variation dans le texte coranique a I'époque
ancienne. Sur le feuillet du palimpseste ot figure Q. 9 : 27, la formule finale débute
par wa-Allab ‘alim et se poursuit, un peu endommagée au commencement de la
ligne suivante, par hak[im] (« Allah est omniscient et sage »), une différence claire
par rapport au verset correspondant de la vulgate qui se termine par ghafir rabim
(« Allah est absoluteur et miséricordieux »). Cette épithete divine double est plus
fréquemment attestée dans le Coran (71 fois) que @/im bakim dont nous possédons
29 exemples.

Un peu plus loin dans la sourate 9, la fin du verset qui correspond au v. 71 de la
vulgate est endommagée sur le manuscrit. On distingue toutefois le début d’une for-
mule, wa-Allab* ‘al [..] qui differe du texte de la vulgate, inna Allab* ‘aziz"”
bakim™” (« Alldh est puissant et sage »). En effet, les deux derniéres lettres visibles
sont un yn et un lam, suivis d’'une amorce, ce qui suftit pour éliminer la lecture
aziz puisque le zay n’est pas attaché i la lettre suivante alors que, sur le palimpseste,
une ligature est encore visible. Comme I’espace disponible pour le texte disparu est



432 FRANCOIS DEROCHE

réduit, il est permis d’écarter des formules longues comme wa-Allab* alla kull’
shay™ gadir**] et de privilégier I'épithete double @/i[m bakim].

Dans le premier comme dans le second exemple, nous trouvons une paire d’épi-
thetes divines : @/im bhakim dans S 1(a) remplace successivement ghafir rabim puis
aziz hakim de la vulgate. Dans le Coran, ces paires d’adjectifs apparaissent parfois
dans le corps d’un verset, mais leur position la plus fréquente est en fin de verset.
Elles sont relativement stables, comme le montre la liste dressée par Arne Ambros des
occurrences de celles, au nombre de 16, qui apparaissent a plus de S reprises dans le
Coran13. Il s’agit au total de 274 occurrences qui forment un peu plus de 4 % des fins
de versets de I’édition égyptienne (6236). Une grosse disparité se manifeste toutefois
entre les 4 premieres — dont A. Ambros a dénombré 179 exemples — et les autres. Ces
derniéres ne représentent en effet qu’un tiers des épithetes divines redoublées, contre
65 % pour les autres, qui sont dans ’ordre :

1) ghafir rabim (= « absoluteur et miséricordieux », 71 fois);

2) ‘aziz hakim (= « puissant et sage », 47 fois);

3) sami alim (= « audient et omniscient », 32 fois);

4) ‘alim bakim (= « omniscient et sage », 29 fois).

Il ne s’agit pas d’une coincidence si les paires d’adjectifs citées par nos différentes
sources dans le cadre des « sept abruf > sont précisément celles qui sont les plus fré-
quentes dans le Coran. Certes, il n’est pas spécifié qu’il est question de fins de versets,
mais ’écrasante majorité des épithetes divines redoublées apparaissent précisément a
cet endroit. Un courant au sein de la tradition musulmane a donc préservé dans diffé-
rentes formulations une instruction remontant 8 Muhammad qui affirmait que la
substitution d’une paire d’épitheétes divines par une autre était permise. Il est difficile
de penser qu’un tel enseignement, qui se démarque si fortement du littéralisme qui a
accompagné la diffusion du 7asm “uthmanien, soit une « forgerie » mise en circula-
tion 4 la fin du v11€ siecle — et encore moins plus tard. Sans doute faut-il ajouter que
cette licence doit se comprendre a 'intérieur des limites posées dans le hadith
d’Ubayy recueilli par ‘Abd al-Razziq al-San‘ani (m. 827) ou les autres qui ont égale-
ment trait aux « sept abruf » et qui ordonnent de ne pas mélanger miséricorde et
chitiment et mettent donc I'accent sur le sens du message et non sur sa lettre.

Un récit ou il est question de la notation initiale de la révélation du vivant de
Muhammad fait 2 nouveau intervenir ‘Abd Allah b. abi Sarh, 'un des « scribes de la
révélation »; il pourrait fournir une clé pour interpréter le badith des « sept abruf ».
Il en existe plusieurs versions dont cet “Abd Allah est le protagoniste, comme celle
que jévoquais précédemment. Leur conclusion est toujours Iapostasie, mais ce qui
la provoque varie. Dans la version qui m’intéresse ici, ‘Abd Allah b. abi Sarh prenait
en note une révélation que pronongait Muhammad; ce dernier ayant  peine terminé

18. A. Ambros, A4 Concise Dictionary of Koranic Arabic, Wiesbaden, O. Harrassowitz, 2004,
p.357.



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 433

de parler, son scribe se serait écrié : fa-tabaraka Allah* absan® al-khaligin® (= « et
béni soit Allah, le meilleur des créateurs »). Cette exclamation, sortie de la bouche
d’Ibn abi Sarh, recut sur-le-champ I"approbation de Muhammad qui lui demanda de
noter ces mots 2 la fin du verset révélé : ils devinrent ainsi, selon les commentateurs
médiévaux, la clausule de Q. 23 : 14 — un passage que Richard Bell a exploité dans le
cadre de ses hypotheses sur la composition du texte coranique et sa chronologie!”.
Les différentes narrations de cette histoire ont ceci de commun que, indépendam-
ment des variantes qui touchent au segment de texte concerné, il s’agit toujours de la
fin d’un verset, c’est-a-dire d’une clausule.

II me semble nécessaire de m’écarter des conclusions d’A. Neuwirth et d’appliquer
ce terme, en suivant la définition proposée plus haut, 2 un ensemble de formules
finales dont I'importance est limitée en ce qui concerne le sens méme du verset (et de
fait leur disparition ne le modifie pas), dont les contours sont définis, équivalant a
une incise, mais qui jouent un réle effectif a des fins de rime et de rythme. Les badith
faisant référence aux paires d’épithetes divines dans le contexte des « sept abruf »
s’appliquent de fait 3 un phénomene plus large, celui des clausules : faute d’un terme
spécifique de rhétorique, les rapporteurs de cette tradition ont tiré parti de la forte
identité de ces associations de deux adjectifs pour désigner les clausules — pars pro toto.
Ils montrent, au sein de la tradition, le maintien du souvenir de pratiques antérieures
4 la canonisation, voire 4 la mise par écrit.

Cela nous ramene 4 la question de la date du badith des « sept abruf ». Gotthelf
Bergstrisser, dans la deuxi¢me édition de la Geschichte des Qorans, estimait qu’il avait
été employé par un courant qui voulait surmonter les conflits qui se développaient
au vII¢ siecle autour du Coran en appelant 4 la tolérance et en demandant 4 respecter
une diversité qui avait ’aval de Muhammad?°. De son c6té, S.H. Nasser a avancé des
arguments pour dater la version du badith des « sept abruf » de Zuhri de la fin du
viresiecle?!. Elle avait pour but de défendre un codex coranique spécifique qui appar-
tenait 2 ‘Abd Allah b. al-Zubayr (m. 692); le frere de ce dernier, ‘Urwa (m. 712), dont
le nom apparait effectivement dans I'isnad, serait a Porigine de cette version. Dans
cette interprétation, la mise en circulation du récit serait intervenue bien apres la mise
par écrit qui, selon le texte transmis par Zuhr et relatif a cet épisode, a eu lieu sous le
régne du calife ‘Uthman. La datation du padith proposée par S.H. Nasser est rece-
vable, mais elle vaudrait seulement pour la version de Zuhri.

Il n’est sans doute pas anodin qu’un autre récit provenant du méme Zuhri, celui de
la mise par écrit du Coran, ait également pour élément déclencheur une dispute a pro-
pos du texte coranique; la version retenue par TabarT est assurément beaucoup plus
précise sur ce point que celle de Bukhari (m. 870). On notera que, parmi les différents

19. Voir dans W.M. Watt., op. cit., p. 90-92.

20. T. Noldeke, op. cit.; G. Bergstrisser et O. Pretzl (dir.), IIl: Die Geschichte des Korantexts,
Leipzig, Dieterich, 1938, p. 106-107.
21. S.H. Nasser, op. cit., p. 29-31.



434 FRANCOIS DEROCHE

badith qui se rapportent aux « sept abruf », bon nombre ne mentionnent aucun dif-
térend a propos du texte. Ce motif a donc été introduit avec une intention précise. Sila
présentation que nous lisons chez Bukhiri ou Tabari est bien 'aeuvre de Zuhri, les
liens que le traditionniste entretenait avec le pouvoir omeyyade expliqueraient la
récurrence du théme de la discorde (fitna) pour justifier 'abandon de la pluralité
textuelle : dans le contexte du début du virr® siecle et des dissensions qui déchiraient le
jeune Etat musulman, cette référence a tout son sens. La référence aux clausules, iden-
tifiées pour des raisons de commodité aux épithetes divines redoublées, serait une
information qui remonterait 3 I’époque de I'apostolat de Muhammad, peut-étre
méme le noyau de son enseignement; elle a parfois été agrégée 4 des versions plus
récentes, comme c’est le cas pour le hadith ot intervient Ubayy et qui représente une
forme de synthese entre celle de Zuhri et celles qui font intervenir les clausules dans le
cadre d’une autorisation a procéder a des substitutions.

Le badith des « sept abruf » — dans ses différentes versions — concerne la réalisa-
tion orale du texte coranique. Si la datation que je suggere pour son noyau initial est
fondée, cela représenterait une précieuse indication sur les conditions dans les-
quelles le Coran était utilisé au sein de la jeune communauté musulmane.
L’insistance mise sur la possibilité de procéder a des substitutions a condition de
respecter le sens du message est accompagnée, dans certaines versions, par un souci
de faciliter la récitation (et 'apprentissage?). De fait, W.M. Watt fait observer, a
propos des clausules qu’il appelait, comme nous I’avons vu, « detachable rhyme-
phrases », qu’elles fonctionnaient comme une sorte de refrain. Les remarques qui
précedent invitent de fait 4 s’interroger sur la fonction initiale de cet élément du
style coranique qui pourrait, mutatis mutandis, ére 'équivalent — de taille réduite —
d’un respons dans la tradition chrétienne.

La comparaison du texte de la vulgate avec celui de S I(a) fait apparaitre 'impor-
tance des fins de versets dans le travail de mise au point du texte. La souplesse qu’of-
fraient les rimes, soit prises étroitement et se rapportant a 'ultime syllabe du dernier
mot du verset, soit sous la forme de clausules, a pu étre mise a profit lors de la consti-
tution des sourates dans les différentes recensions. R. Bell n’avait sans doute pas
choisi par hasard le passage de la sourate XXIII pour mettre en évidence les traces de
travail éditorial que recele le texte coranique : le récit relatif 2 “Abd Allih b. abi Sarh et
a linsertion de la formule finale de Q. 23 : 14 invitait 4 examiner de plus pres ce pas-
sage. Tant que Muhammad était présent pour valider ou infirmer une récitation et
que ne circulait aucune recension écrite complete du texte coranique qui aurait pu
étre opposée i la réalisation orale, le caractére multiforme de la révélation pouvait se
maintenir sans grandes difficultés — pour les clausules, mais aussi de maniere plus
générale. La confection puis la circulation d’exemplaires écrits des recensions repré-
senterent un obstacle 4 la flexibilité du texte, bien que le travail éditorial qui I’a éven-
tuellement accompagné ait pu tirer parti de la variable d’ajustement que
représentaient les clausules. Les variantes qui les concernent dans les différentes
familles de la tradition manuscrite ancienne que nous connaissons reflétent sans



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 435

doute un premier état de ces textes, circulant avec 'assentiment de Muhammad. Les
recensions finales qui ont été réalisées aprés sa disparition les ont conservées.

La confrontation des données préservées par la tradition musulmane et par les
manuscrits permet de cerner 7z fine le sens d’un texte fondamental et mystérieux,
celui du hadith des « sept abruf » : ce 3 quoi il renvoie, ce sont les différentes versions
tant orales qu’écrites de I'enseignement de Muhammad qui circulaient de son vivant
et qui sont 4 origine des différentes recensions que nous connaissons et dont S I(a) est
I'unique exemple avec un texte suivi Comme le faisait remarquer Frederik
Leemhuis??, le mot parf a été employé a époque ancienne pour désigner le texte
d’Ibn Mas‘ad : cela constituait une premiere indication pour comprendre le sens du
badith. La coincidence entre ce dernier et les témoins manuscrits 4 propos des clau-
sules en représente une autre, tout 2 fait décisive. Certes, le matn du hadith ne parle
que de substitutions de paires d’épithetes, mais il est clair qu’il s’agit d’une synec-
doque : la référence a ces paires tellement caractéristiques du style du Coran désigne
'ensemble des situations dans lesquelles la substitution pouvait prendre place. Que
cette équivalence n’ait pas été proposée par les savants musulmans médiévaux est bien
compréhensible : dés 'époque de ‘Uthman, si on s’en tient 4 la version canonique de
I’histoire du Coran, I’Etat a apporté un soutien constant et sans faille 2 « son » texte
au détriment des autres recensions, et des représentants de premier plan de I'ortho-
doxie, comme Mailik b. Anas (m. 796) ou Tabari, ont ceuvré pour écarter tout ce qui
divergeait du texte ‘uthmanien dont ils soutenaient le primat absolu. La discussion sur
le sens de barf ne pouvait plus dés lors se développer que dans un cadre parfaitement
orthodoxe ot1 le Coran pluriel des origines était oublié et seule subsistait une version
unique, zpsissima verba Det.

Le hadith des « sept abruf », dans la formulation qui fait référence aux épithetes
divines redoublées, montre que les Compagnons ont disposé d’une grande latitude
pour faire le choix de 'une ou 'autre des formules familiéres des clausules et éven-
tuellement pour avoir recours a des synonymes si le besoin s’en faisait sentir — tant
que le sens n’était pas modifié. L’initiative humaine a donc pesé sur la récitation, mais
aussi sur la formation des recensions dés 'époque de 'apostolat de Muhammad, et ce
jusqu’a une date aussi tardive que I’époque omeyyade, comme le suppose 'interven-
tion d’al-Hajjaj b. Yasuf. Car cette approche du texte coranique a accompagné sa
transmission orale, mais également écrite. Un témoin d’un état ancien du texte
‘uthmanien, le Codex Parisino-petropolitanus, confirme ainsi le réle particulier des
clausules dans I’élaboration de la recension finale du Coran. Des marques de fin de
versets encadrent 4 quatre reprises une de ces formules : cela suggere qu’elles ont été
des bouts rapportés dans un état écrit, choisies parmi d’autres en fonction du besoin
d’apporter une rime a une révélation qui devait trouver sa place dans un passage en
cours de formation. Apres une phase de transition o les traces de ces insertions ont
survécu, les contours des versets tels que nous les connaissons se sont définitivement

22. F. Leemhuis, « Readings », EQ, t. IV, p. 354.



436 FRANCOIS DEROCHE

xés, avec les petites variations dont traite la littérature spécialisée. Grice a une com-

fi 1 tit t dont traite la littérat 1 G

paraison entre deux recensions, la vulgate d’une part et le texte de S I(a) de I'autre,

nous avons un apercu de la facon dont les variations pouvaient se développer au sein
unités textuelles dont le schéma érait stabilisé, les sourates. Les données transmises

d’unités textuelles dont le sch tait stabilisé, | tes. Les d t

par Ibn abi D2’ad ou d’autres auteurs 4 propos des divers masabif viennent complé-

ter notre information.

Ces données s’opposent a la position adoptée par I'orthodoxie musulmane qui a
insisté tres tot sur le caractere unique du Coran. Sil’on en croit la tradition, elle serait
apparue des le califat de ‘Uthman (reégne entre 644 et 656). Comme le souligne Yasin
Dutton, la décision de “‘Uthman n’était pas seulement califienne, mais aussi effective-
ment d’zjma’ de consensus, c’est-a-dire le consensus des Compagnons, ce qui est la
raison pour laquelle, comme le souligne Tabari et comme 'indiquent les jugements
de Mailik [b. Anas] et les décisions légales d’Ibn Mujihid, c’est un acte d’obéissance
auquel les musulmans doivent se conformer, tout autre conduite revenant a ouvrir la

porte de la fitna et de la dissension?3.

La dispute (fitna), théme narratif qui tient une place importante dans certains des
récits sur les « sept abruf » ou sur la mise par écrit, pourrait étre un élément intro-
duit pour justifier les choix faits 4 propos du texte a 'époque ancienne. Certes, I’his-
toire de la communauté islamique des premiers temps montre combien les divisions
internes violentes ont marqué la période; mais cette situation pouvait constituer un
puissant argument pour justifier tout ce qui visait a I’éviter. L’¢limination des
variantes textuelles — quoique ces derniéres puissent avoir été justifiées par le badith
des « sept abruf>» — et la promotion d’un unique 7asm du Coran pour 'ensemble de
la communauté furent dictées par la raison d’Erat, peut-étre dés le milieu du
vi® siecle. Le caractere divin du Coran résulte iz fine d’une décision humaine, de
méme que, bien plus tard, comme le remarquait Shady Hekmat Nasser, la décision
d’Ibn Mujahid (m. 936) appuyée par le pouvoir abbasside, donnera un statut de révé-
lation aux « lectures » canoniques qu’il avait lui-méme sélectionnées?4. L’élaboration
a partir de notions présentes dans le texte coranique d’un corpus doctrinal définis-
sant le caractere divin du Coran et son authenticité parfaite fera de son c6té évoluer la
position de orthodoxie vers un littéralisme absolu.

Les informations qui nous ont été conservées par des savants médiévaux 4 propos
de I’histoire du texte coranique dans les premiers siecles de I'islam permettent, par
recoupement avec les indications tirées de examen des plus anciens manuscrits du
Coran, de constater que la pluralité a marqué la genese et la transmission initiale du
texte, tant écrite qu’orale. A la lumiere de cet ensemble de données, une explication
du badith des « sept abruf » tenant compte du caractére initialement oral de la
transmission des révélations peut étre proposée. Cet enseignement de Muhammad

23. Y. Dutton, « Orality, literacy and the “Seven Ahruf” hadith », Journal of Islamic studies,
vol. 23,n° 1, 2012, p. 42.

24. S.H. Nasser, op. cit., p. 58.



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 437

validait la circulation de versions paralléles des révélations, sachant que les diver-
gences dans la forme ne remettaient pas en cause le sens. Différentes formulations du
badith (les matn A 2 G de Sh. H. Nasser) ont circulé, mais celles qui font référence
aux clausules représentent tres probablement le point de départ ou le noyau initial
d’une tradition : leur enseignement est trop audacieux par rapport aux matn les plus
diffusés, notamment A, pour avoir été mis en circulation 4 une date postérieure a la
disparition de Muhammad. Il correspond par ailleurs a une pratique dont la tradi-
tion manuscrite a conservé la trace. Ces versions du hadith renvoient 2 un aspect clai-
rement identifiable du style coranique pour désigner le champ de variation (la
synonymie au sens large) dont il est question.

On peut estimer que le hadith des « sept abruf » ne visait pas uniquement I'ora-
lité, mais également les notations écrites partielles et provisoires que commencer a
réaliser différents groupes de fideles, chacun partant de sa propre connaissance de
enseignement prophétique. Le passage a I’écrit a sans doute rendu plus percep-
tibles les écarts entre les uns et les autres. La confection et la circulation de ces diffé-
rents recueils, en accord sur le fond mais discordants entre eux pour ce qui est de la
forme, ne pouvaient étre restées inconnues de Muhammad. Leur transformation
éventuelle en autant de masabif apres 632 signifie seulement qu’il n’a jamais sou-
tenu I'une plutdt que 'autre. Sa seule position en la matiere est reflétée dans le

badith des « sept abruf ».

S I(a), copie datable de la seconde moitié du v1i¢ siecle, dessine les contours de cette
phase primitive de transmission. Nous pouvons faire I’hypothese que I'organisation
du texte dans les sourates était similaire d’un recueil A un autre, trés vraisemblable-
ment parce qu’elle avait été fixée par Muhammad lui-méme — méme si la formula-
tion des versets connaissait des variations, comme nous I’avons vu. La séquence des
sourates, en revanche, y était différente, et un doute subsistait sur le statut de certains
morceaux : cela explique les écarts dans le nombre des sourates entre la recension
‘uthmanienne et celles d’Ibn Mas‘ad et d’Ubayy. Ces recueils étaient utilisés & I'inté-
rieur de cercles de fideles comme des aide-mémoire. Méme en tenant compte du
caractere défectif de la notation du texte qui y était employée et que nous pouvons
saisir a partir des plus anciens manuscrits dont nous disposons, ils étaient destinés a
ceux qui connaissaient cette méme version du Coran. Apres la mort de Muhammad,
le passage en force 4 un texte unique, traditionnellement associé 4 I'initiative du calife
‘Uthman, ne pouvait manquer de créer des réactions d’opposition de la part de ceux
qui ne reconnaissaient plus « leur » Coran. Pour les tenants de orthodoxie, la situa-
tion est per¢ue d’une autre manie¢re. Comme I’écrit Dutton, pour vingt ans encore
environ [apres la recension d’Aba Bakr], la situation doit étre restée la méme, avec la
variété au niveau du détail suggérée par le hadith des sept abruf et les autres récits [...]
Mais alors, des disputes & propos de différences de lectures surgirent — et nos sources
présupposent des différences substantielles, pas seulement des différences de pronon-
ciation ou « dialectales » — et, de maniere a éviter les dommages plus importants



438 FRANCOIS DEROCHE

d’un contflit et de dissensions au sein de la communauté, décision fut prise, avec I’ac-
cord des Compagnons, d’imposer a la communauté une unique forme écrite?s.

La décision qui fut prise fut cependant loin de faire 'unanimité : les réactions de
certains Compagnons dont le souvenir a été conservé sont franchement hostiles. Les
résistances des partisans des recensions mises a I’écart par le pouvoir se prolongerent
jusqu’au début du x¢ siecle au moins. Malgré les épisodes de destruction de copies
plus anciennes apres 'opération de compilation associée au nom de ‘Uthman, puis
apres la révision supervisée par al-Hajjaj b. Yasuf vers 703, les interdictions officielles
qui visaient tant I'utilisation de ces versions que les manuscrits qui les contenaient
durent étre répétées. En dépit des oppositions, un texte coranique donné, choisi par
un petit groupe entourant le calife, voire par un individu comme Ibn Mujahid, a été
imposé et reconnu comme la parole méme de Dieu.

Le choix de la version ‘uthmanienne a 'exclusion de toute autre revenait également
a écarter définitivement de la pratique de la communauté musulmane un enseigne-
ment de Muhammad qui a incontestablement eu une importance considérable si
nous prenons en compte la diversité des versions qui en ont été préservées. Cette doc-
trine initiale, représentée par les hadith qui insistent sur I'intégrité du message au-
dela des variations ponctuelles représentées par les clausules, s’est heurtée tres tot,
dans un contexte défavorable de rivalités entre les différentes factions, aux nécessités
politiques du pouvoir et aux notions véhiculées par les versets faisant référence a I'ar-
chétype céleste d’une part, de I'autre 4 la falsification. Elle devint encore plus difficile
a accepter alors que se développaient des doctrines sur I’éternité du texte, sur son sta-
tut ou encore sur son caractére miraculeux : toute variation devenait éminemment
suspecte. La version de Zuhri, portée par une narration qui retenait attention, pré-
sentait en revanche I'avantage de ne pas fournir d’indication précise sur le contenu de
la différence.

Le sens du mot barf en arriva 4 poser un probléme aux savants médiévaux, tenus
qu’ils étaient de ne prendre en compte dans leurs analyses que la situation consécutive
a la mise au point de la version ‘uthmanienne. Ne pouvant passer sous silence le
badith, ils étaient condamnés 3 produire des hypotheses aussi vaines qu’« a-histo-
riques ». En définitive, et ce malgré I'indignation de spécialistes comme Suyflgi26
(m. 1505), I’équivalence populaire qui s’est établie entre les « sept abruf » et les sept
« lectures » d’Ibn Mujahid a représenté une solution rassurante dans la mesure ot
Ienseignement prophétique se trouvait ainsi respecté — méme si le nombre sept n’avait
pas du tout le méme sens dans les deux cas. Dans le contexte médinois antérieur 4 la
disparition de Muhammad en 632, le mot harf fait référence aux versions orales ou
aux authoritative text-forms, les prédécesseurs des recensions auxquelles sont associés
les noms de ‘Uthman, Ibn Mas‘ad ou d’autres Compagnons et qui avaient commencé

25. Y. Dutton, op. cit., p. 41.
26. Al-Suyuti, al-Igtan fi ‘ulim al-Qurin, éd. Ahmad b. ‘Ali, Le Caire, Dir al-hadith, 1425/2004,
p.176.



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 439

a circuler 3 Médine parmi différents groupes de fideles. Soumis comme ils 'étaient aux
possibilités de modification (liées aussi bien a la notion d’abrogation qu’aux opéra-
tions d’édition allant de I'intégration d’une nouvelle révélation 4 un changement de
clausule), ils n’avaient pas le statut que les recensions postérieures 4 632 ont acquis,
mais étaient des textes en devenir.

Tandis que le 7asm ‘uthmanien s’imposait, la ponctuation diacritique et la vocali-
sation des exemplaires n’étaient pas encore parvenues a un point ot elles auraient pu
définitivement fixer le texte. Dans cet ensemble connu par la tradition comme le
dabt, la premicére était seulement partielle et la seconde en cours d’invention. De ce
fait, pendant au moins un siecle, sous les Omeyyades (entre 661 et 750) et peut-étre
encore sous les premiers Abbassides (seconde moitié du vii® siecle), la pratique de la
sélection (ikhtiyir) a tenu une place importante dans la pratique des « lecteurs »
(qurra’) qui choisissaient la fagon dont ils récitaient le texte, en principe d’apres leurs
maitres. Des manuscrits coraniques de la période montrent que les copistes pou-
vaient également opter ponctuellement pour une formulation relevant d’une autre
transmission du Coran. Oral et écrit ont donc participé de la méme pratique, ce qui
doit nous amener 3 envisager un modele de transmission textuelle complexe dans
lequel des particularités régionales ou ’appartenance 4 une école donnée ont pu jouer
un réle important. La relation au texte a sans nul doute été différente du littéralisme
absolu qui s’est imposé par la suite.

COLLOQUE - RECHERCHES ACTUELLES
SUR LES MANUSCRITS CORANIQUES

Le colloque, organisé les 2 et 3 juin 2022 dans le cadre de la chaire « Histoire du
Coran. Texte et transmission », a porté sur les manuscrits du Coran?’. Ce texte,
ipsissima verba de Dieu pour les musulmans, continue de nos jours 2 étre mémorisé,
écrit (dans certaines régions du monde) et récité. Au début de I'islam, le texte cora-
nique s’est transmis par voie orale. Bien que les origines mémes de la fixation par
écrit, probablement du vivant de Muhammad, nous échappent, la transmission
manuscrite peut se prévaloir d’une longue histoire qui a débuté dans la deuxieme
moitié du vire siecle.

L’étude de la phase initiale de cette histoire a débuté au x1x° siécle, mais les
recherches a son sujet se sont multipliées au cours des derniéres années, examinant le
r6le essentiel que les manuscrits ont joué i date ancienne dans la transmission du
texte coranique et de ses variantes de lectures, mais aussi dans le processus de canoni-
sation. Ces études ont mis en lumiére la fluidité du texte et de sa circulation et ont
élargi le champ documentaire 3 d’autres supports comme les graffiti et inscriptions
dont le témoignage peut étre confronté a la vulgate.

27. La publication des actes est en cours.



440 FRANCOIS DEROCHE

Des une date ancienne, le manuscrit coranique est sorti du cadre de ses fonctions
initiales de préservation et de transmission et s’est trouvé investi d’autres roles dont
Iétude ne fait que commencer. La naissance de la calligraphie sous les Omeyyades et
introduction de I'enluminure dans les copies du Coran 2 la méme époque ont
répondu a des besoins nouveaux, ceux du pouvoir, par exemple, qui utilisait 4 ses fins
Pimpression produite par des manuscrits d’apparat, encore ceux des fideles qui trou-
vaient dans des copies raffinées I’expression visuelle de leurs convictions religieuses.

Intervenants :
* Eloise Brac de Perri¢re (Paris) : « Les manuscrits coraniques dans 'Inde des
sultanats (X111°-xv1¢ s.) : une étude formelle »;

* Nuria de Castilla (Paris) : « La tradition coranique dans I’Espagne musulmane
médiévale et moderne »;

Eléonore Cellard (Paris) : « Le manuscrit attribué au calife ‘Uthman dans la
mosquée de ‘Amr ibn al- ‘As »;

Hassan Chahdi (Metz) : « Le codex perdu d’Ibn Mas‘ad, version coranique
inaboutie. Remarques sur la flexibilité du Coran des origines »;

Frangois Déroche (Paris) : « Le “Coran bleu” : vers la fin d’un mystere? »;

Alba Fedeli (Hambourg) : « Reader experience in the early Qur'anic manuscript
page : re-mediating their text in the most recent digital form as part of InterSaMe
Project »;

* Alain George (Oxford) : « A propos des écritures coraniques en Irak au début

de I’époque abbasside »;

* Asma Helali (Lille) : « Les notes marginales dans les fragments coraniques dans
la collection de Qayrawin en Tunisie »;

* Alya Karame (Beyrouth) : « Les manuscrits du Coran 4 Nishapur au début du
X1¢ siecle »;

* Edin Mahmutovic (Francfort) : « Variant readings and other new findings
about the six Kufic manuscripts from Copenbagen » ;

* Morteza Karimi-Nia (Téhéran) : « Against scriptio continua Early Iranian
approaches to transcribing the Quran in the second and third centuries » ;

Hythem Sidky (Chicago) : « Revisiting the principles of Qurianic textual
Criticism »;

* Marijn van Putten (Leyde): « Developing a classification of different vocaliza-
tion styles of Early Qurianic manuscripts ».



HISTOIRE DU CORAN. TEXTE ET TRANSMISSION 441

RECHERCHE

Le projet ERC SICLe est arrivé a son terme officiel 4 la fin du mois de sep-
tembre 2021, grice 4 une prolongation accordée par ERC pour tenir compte des
effets adverses de la pandémie sur les recherches de I'équipe. En Poccurrence,
Pimpossibilité d’organiser des missions pendant plusieurs mois et I'abandon du plan
d’un colloque international aurait marqué la fin du projet. Les derniers mois de ce
projet ont donc vu le redéploiement des efforts de 'équipe vers la rédaction d’un
ouvrage, Les Livres du sultan, qui rassemblera 'ensemble des observations qui ont été
faites sur la collection saadienne de I’Escorial. Cette entreprise, lancée en juin 2020,
alors qu’il était clair que les plans initiaux devaient étre modifiés, a mobilisé particu-
lierement Lbachir Tahali, Motia Zouihal et moi-méme; au cours des derniers mois
de 2021, le texte final, incluant les contributions de Jawdat Jabbour et Hassan
Chahdi, était enfin prét et pouvait étre remis a ’éditeur, I’Académie des Inscriptions
et Belles Lettres, pour une parution dans la série des Mémozres. Parallelement a ce
travail sur la collection sultanienne, Lbachir Tahali et moi-méme entamions une
étude de I'ensemble des documents se rapportant 4 la bibliotheque fondée a Fés par
Ahmad al-Mansar que j’avais recueillis dans la bibliotheque de la Qarawiyin.

PUBLICATIONS

Déroche F., « The Caliph, his mawla and the mushaf », 7z A. Erkmen et §. Tamcan
Parladir (dir.), Zeren Taninds Armagani: Islam Diinyasinda Kitap Sanats ve Kiiltiirdi / Zeren
Taninds Festschrift: Art and Culture of Books in the Islamic World, Istanbul, Lale Yayincilik,
2022, p. 237-249.

Déroche F., « The invention of a sacred book », 7z F.M. Donner et R. Hasselbach-
Andee (dir.), Scripts and Scripture. Writing and Religion in Arabia circa 500-700 CE,
Chicago, The Oriental Institute of the University of Chicago, coll. « Late Antique and
Medieval Islamic near East », vol. 3, 2022, p. 175-184.

Déroche F., « L’utilisation du parchemin au Maroc au x1v* si¢cle. Notes codicologiques »,
in A. Regourd et M. Roiland (dir.), Sources de la transmission manuscrite en Islam : livres,
écrits, images. Mélanges offerts a Marie-Geneviéve Guesdon, Leyde/Boston, Brill, 2022, p. 109-
122.

Déroche F., The One and the Many: The Early History of the Qur'an, trad. par M. DeBevoise,
Yale, Yale University Press, 2022.

Déroche F., « Histoire du Coran : texte et transmission », Annuaire du Collége de France
2018-2019. Résumé des cours et travaux, 119°¢ année, 2022, p. 407-409, https://doi.
org/10.4000/annuaire-cdf.17209.

Déroche F., de Castilla N. et Tahali L., Les Livres du sultan : matériaux pour une bistoire du
livre et de la vie intellectuelle du Maroc saadien, Paris, Académie des inscriptions et belles-
lettres, coll. « Mémoires de I’ Académie des inscriptions et belles-lettres », 2022.


https://doi.org/10.4000/annuaire-cdf.17209
https://doi.org/10.4000/annuaire-cdf.17209



