
122

A
nn

ua
ire

  d
u 

 C
ol

lèg
e  

de
  F

ra
nc

e  

Résumé des cours et travaux

Annuaire  
du Collège de France

122e année

Philippe Aghion
Edouard Bard
Yadh Ben Achour
Samantha Besson
Patrick Boucheron
Jean-Pierre Brun
Dominique Charpin
Anne Cheng
Françoise Combes
Jean Dalibard
Stanislas Dehaene
François Déroche
Bernard Derrida
Hugues de Thé
Denis Duboule
Edhem Eldem

François-Xavier Fauvelle
Marc Fontecave
Jean-Luc Fournet
Sonia Garel
Antoine Georges
Tatiana Giraud
Christian Gollier
Timothy Gowers
Frantz Grenet
Edith Heard
Marc Henneaux
François Héran
Jean-Jacques Hublin
Jean-François Joanny
Henry Laurens
Thomas Lecuit
Xavier Leroy
Daniel Lincot
Pierre-Louis Lions

Wendy Mackay
Stéphane Mallat
Alberto Manguel
Dario Mantovani
William Marx
Pierre-Michel Menger
Bảo Châu Ngô
Vinciane Pirenne-Delforge
Lluis Quintana-Murci
François Recanati
Luigi Rizzi
Jean-Noël Robert
Thomas Römer
Rémy Slama
Jean-Marie Tarascon
Claudine Tiercelin

Avec les  
contributions de :

ISSN 0069-5580
ISBN 978-2-7226-0830-6

39
 €

La version numérique de  
ce volume 122 de l’Annuaire  
du Collège de France est 
disponible sur le portail 
d’OpenEdition : 

https://journals.openedition.org 
/annuaire-cdf/19092.

La 122e édition de l’Annuaire du 
Collège de France reflète l’activité 
scientifique de l’institution pour 
l’année académique 2021-2022. 

Elle contient notamment  
les résumés détaillés des enseignements 
ainsi qu’une présentation des recherches  
menées par les professeurs du Collège de 
France, leurs laboratoires et équipes  
de recherche.



V. Pirenne-Delforge, « Religion, histoire et société dans le monde grec antique », Annuaire du Collège de France. 
Résumé des cours et travaux, 122e année : 2021-2022, 2025, p. 531-550, https://journals.openedition.org/annuaire-
cdf/20610.

RELIGION, HISTOIRE ET SOCIÉTÉ DANS LE MONDE GREC ANTIQUE

Vinciane Pirenne-Delforge
Professeure au Collège de France

La série de cours « Norme religieuse et questions d’autorité dans le monde grec (2) » 
est disponible en audio et en vidéo, sur le site internet du Collège de France (https://
www.college-de-france.fr/agenda/cours/norme-religieuse-et-questions-autorite-
dans-le-monde-grec-2), ainsi que les séminaires tenus dans ce cadre (https://www.
college-de-france.fr/agenda/seminaire/norme-religieuse-et-questions-autorite-dans-
le-monde-grec-2).

ENSEIGNEMENT

COURS – NORME RELIGIEUSE ET QUESTIONS D’AUTORITÉ  
DANS LE MONDE GREC (2)

Cours 1 – Introduction – retour sur eunomia – excursus sur nemesis

Le cours de 2021-2022 poursuit la réflexion entamée l’année précédente sur la 
norme religieuse et les questions d’autorité. Rappelons que l’arrière-plan de cette 
investigation est de deux ordres. Tout d’abord, mentionnons la conduite du projet 
de recherche Collection of Greek Ritual Norms, où la substitution de la notion de 
«  normes rituelles  » à celle de «  lois sacrées  » qui prévalait depuis le xixe  siècle 
impose une réflexion sur la portée de ces différents termes. Ensuite, le statut spéci-
fique de l’Antiquité grecque comme héritage de notre modernité et de sa rationalité a 
longtemps inspiré la vision discutable d’une « laïcisation » de la politique et de la loi 
au cours de la période archaïque. C’est le prétendu passage du muthos au logos qu’il 

https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/norme-religieuse-et-ques-tions-autorite-dans-le-monde-
https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/norme-religieuse-et-ques-tions-autorite-dans-le-monde-
https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/norme-religieuse-et-ques-tions-autorite-dans-le-monde-
https://www.college-de-france.fr/agenda/seminaire/norme-religieuse-et-questions-autorite-dans-le-mon
https://www.college-de-france.fr/agenda/seminaire/norme-religieuse-et-questions-autorite-dans-le-mon
https://www.college-de-france.fr/agenda/seminaire/norme-religieuse-et-questions-autorite-dans-le-mon


532	 Vinciane pirenne-delforge	

importe encore et toujours de revoir en profondeur, mais cette fois en fonction des 
spécificités du polythéisme grec. Après avoir rappelé quelques travaux significatifs de 
cette orientation interprétative 1, on reprend le fil de l’étude lexicale, et notamment 
l’eunomia, dont la première occurrence se trouve au chant XVII de l’Odyssée (v. 487), 
et la nemesis qui se fait jour chez Hésiode, même si le verbe nemesaō se rencontre déjà 
dans l’épopée homérique. Derrière ces termes se profile le verbe nemō, qui signifie 
« distribuer, répartir », mais aussi « avoir sa part », ce qui aboutit à l’idée d’« habi-
ter », d’« occuper » un territoire 2. Le terme de nomos relève de la même famille de 
mots, mais n’est pas attesté chez Homère.

Le passage de l’Odyssée où apparaît eunomia place le mot en opposition à hubris. 
Molestant Ulysse déguisé en mendiant, l’un des prétendants se fait rappeler à l’ordre 
par ses compagnons  : «  Maudit ! Si c’était quelque dieu du ciel ! Semblables à des 
étrangers venus de loin, les dieux adoptent toutes sortes d’apparences et vont de par 
les cités observer l’hubris des humains et leur eunomia » (Od. XVII, 484-487). La 
mise en regard des deux termes nous donne des clés pour les comprendre l’un et 
l’autre : eunomia est la « juste répartition » et donc le « bon ordre » qui en découle ; 
l’hubris est son opposé, à savoir une forme d’anomie 3, d’absence d’ordre associée ici, 
par contraste, au fait de bafouer ce qui revient à chacun. C’est ce que l’on verra plus 
amplement thématisé dans Les Travaux et les Jours d’Hésiode où la dikē, entendue 
comme « justice », est placée face à l’hubris 4. Une validation de cette interprétation 
de la paire contrastée eunomia/hubris dans l’Odyssée se trouve au même chant du 
poème, avant la scène où Ulysse est maltraité. C’est Athéna qui a envoyé son protégé 
mendier au milieu des prétendants, « pour connaître les enaisimoi et les athemistoi », 
à savoir ceux qui respectent l’aisa, « ce qui est dûment alloué », « ce qui convient », 
par opposition à ceux qui sont sans themis, les êtres dépourvus de conscience sociale 
comme, par exemple, les Cyclopes qui ne connaissent ni assemblées délibératives, ni 
pratique de la justice. À l’eunomia correspond le comportement des êtres enaisimoi, 
tandis qu’à l’hubris correspond celui des athemistoi. L’enchevêtrement de ces diffé-
rentes notions atteste l’importance de la notion de « dû » et de « répartition » dans 
la représentation archaïque du « bon ordre » des cités.

La réprobation des prétendants face à l’attitude « hubristique » de l’un des leurs 
se traduit dans l’Odyssée par le verbe nemesaō (XVII, 481). Ils sont indignés par un 
comportement qui viole les règles élémentaires de l’hospitalité. Dans un cadre 

1. Cf. le résumé des cours de l’année 2020-2021 dans le volume de l’Annuaire du Collège de France.
2. P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris, Klincksieck, 1968, p. 742, 
s.v. νέμω.
3. Voir les pages de Gernet à ce sujet, toujours indispensables  : L.  Gernet, Recherches sur le 
développement de la pensée juridique et morale en Grèce. Étude sémantique, Paris, Leroux, 1917, 
p. 5-15, qui cite à bon droit le vers 307 de la Théogonie désignant Typhée comme hubristēs et anomos.
4. L’opposition a été particulièrement mise en évidence par J.-P. Vernant, Mythe et pensée chez les 
Grecs, Paris, Maspero, 1985, p. 19-106.



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 533

théogonique, une telle indignation est attestée chez Hésiode sous la forme de la 
déesse Némésis. C’est elle, la «  Réprobation sociale  », qui se retire de la terre des 
hommes pour regagner l’Olympe, avec Aidôs, la «  Retenue individuelle  », quand 
l’humanité a versé dans les excès les plus terribles de l’âge du fer (Travaux & Jours, 
197-201). À l’autorégulation des comportements individuels est étroitement chevillé 
le contrôle social, ce qui fait écho au passage de l’Odyssée dont nous sommes partis. 
Comme eunomia, nemesis relève de la racine -nem que l’on retrouve dans nemō. Cela 
permet de faire l’hypothèse, avec Émile Benveniste, que nemesis s’inscrit également 
dans la sphère sémantique de la répartition et de l’attribution 5.

Cours 2 – Eunomia – le nomos et la norme

L’eunomia archaïque n’est ni une «  bonne législation  », ni un régime politique 
particulier, mais un principe de régulation : le terme désigne le fait de respecter ce qui 
revient à chacun dans un contexte donné. De l’hubris, l’excès violent, la dé-mesure, le 
hors-norme, à savoir tout ce qui suscite la nemesis parmi les hommes (mais aussi celle 
des dieux à l’égard des hommes), eunomia prend l’exact contre-pied : c’est le sens de 
la mesure, le respect de ce qui est assigné aux êtres et dont l’exercice de la dikē, la jus-
tice, crée les conditions, aboutissant à la paix, l’eirēnē. Ce que la Théogonie d’Hésiode 
traduira sur le plan divin en faisant naître la déesse Eunomia, « Juste répartition » de 
l’union de Thémis et de Zeus. Avec ses sœurs Dikē et Eirēnē, elle forme le groupe des 
Hōrai, instances de régulation des rythmes cosmiques comme de la prospérité et de la 
paix au sein des cités 6. L’œuvre d’Hésiode, contrairement à l’épopée homérique, 
recourt au terme de nomos, dont l’analyse permet d’élargir l’investigation sur l’euno-
mia archaïque. Dans la Théogonie, deux des trois occurrences du mot apparaissent 
dans le prologue. La première s’inscrit dans le chant que font résonner les Muses 
dans leurs demeures : les déesses « glorifient les nomoi et les bonnes manières de tous 
les immortels » (v. 66-67). La deuxième surgit quelques vers plus loin, en ce même 
prologue, à propos des Muses qui viennent de naître et qui rejoignent l’Olympe  : 
« Elles allaient chez leur père, qui règne au ciel et détient tonnerre et foudre flam-
boyante, après avoir vaincu son père Kronos par la force. Bien comme il faut, sur 

5. É. Benveniste, Noms d’agent et nom d’action en indo-européen, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1948, 
p. 79-80 : « … νέμεσις, qui implique la notion collective d’une “juste répartition”, a dû servir de mot 
d’ordre quand on avait à se plaindre d’une attribution injuste […] on évoque la “juste répartition” 
dans une circonstance où cette “répartition” est enfreinte. » Contra E. Laroche, Histoire de la racine 
nem- en grec ancien (νέμω, νέμεσις, νόμος, νομίζω), Paris, Klincksieck, 1949, p.  89-113. 
Cf. D. Bonanno, « Colitvare e prevenire l’indignazione: espressioni umane della nemesis nei poemi 
omerici », in N. Cusumano et D. Motta (dir.), Xenia. Studi in onore di Lia Marino, Rome, Sciascia, 
2013, p. 13-37 ; eadem, « Figlia della Notte e compagna di Aidos: Nemesis, dike e il senso del limite 
in Esiodo  », in  D.  Bonanno, P.  Funke et M.  Haake  (dir.), Rechtliche Verfahren und religiöse 
Sanktionierung in der griechisch-römischen Antike, Stuttgart, Steiner, 2016, p. 103-114.
6. Hésiode, Théogonie, 901-903. Cf.  le résumé des cours de l’année 2020-2021 dans le volume de 
l’Annuaire du Collège de France, avec la bibliographie sur ce point.



534	 Vinciane pirenne-delforge	

chaque point, il a pour les immortels, ordonné les nomoi et explicité les timai (“hon-
neurs”)  » (v.  71-74, trad.  A.  Bonnafé, modifiée). Les évocations préliminaires des 
Muses et de leurs chants sont comme une anticipation du poème lui-même, qui 
chante les immortels, leurs honneurs et la répartition à laquelle Zeus a procédé quand 
il a reçu le pouvoir. Cette répartition des timai entre les dieux est au cœur du mythe 
de souveraineté que chante la Théogonie, et le fait que nomos, fondé sur nemō, 
« répartir », soit explicitement inclus dans le contenu de ce chant laisse entendre que 
c’est bien une telle répartition des honneurs qui infuse les nomoi glorifiés par les 
Muses. De tels nomoi sont les comportements, les usages collectifs et normés de la 
société divine. Si l’on traduit nomos, les Muses chantent dès lors « les usages normés 
et les bonnes manières de tous les immortels », et leur père a ordonné ces comporte-
ments normés – au double sens de les mettre en ordre et de les prescrire – en tant que 
garant de la themis, le filet régulateur qui embrasse l’ensemble du cosmos.

Parmi les hommes aussi, Zeus « ordonne » un nomos, au singulier cette fois, et qui 
apparaît dans Les Travaux et les Jours (v. 274-281). Étroitement associée au don de la 
dikē, la justice, par Zeus aux humains, la norme de comportement qui les concerne, 
et se distingue de la prédation caractéristique des animaux, doit donner congé à la 
force. Les hommes ne se dévorent pas les uns les autres parce que Zeus leur a dispensé 
la justice. En conséquence, en fonction de la portée de chacune des deux œuvres 
hésiodiques (stabilisation du cosmos pour la Théogonie, hymne à Zeus et à sa justice 
pour Les Travaux & les Jours), le nomos est un ordonnancement infusé respective-
ment par la bonne répartition des timai (qui est une forme d’eu-nomia) et par la dikē 
(qui entrave le recours à la force). Il est significatif que ce soit le vocabulaire de la 
prédation alimentaire qu’utilise Hésiode quand il parle de l’injustice des rois : ils sont 
« dévoreurs de dons », dōrophagoi. Et n’oublions pas que Kronos lui-même, en tant 
que roi qui refuse de céder le pouvoir, avale ses propres enfants.

Cours 3 et 4 – Solon et Eunomia

Au début du vie  siècle avant notre ère, l’Athénien Solon a chanté une élégie où 
l’eunomia est centrale et, contrairement au poème de Tyrtée sur ce thème, dans le 
cadre de la cité de Sparte, l’œuvre nous a été conservée 7. Ce poème est profondément 

7. Solon, fr. 4 Merkelbach-West2. Entre autres études, nombreuses, on mentionnera  : W. Jaeger, 
«  Solons Eunomie  », Sitzungsberichte der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 
Philosophisch-Historische Klasse, vol.  11, 1926, p.  69-85 [repris dans Scripta Minora  I, Rome, 
Edizioni di storia e letteratura, 1960, p. 315-337, et traduit dans Five Essays, Montréal, M. Casalini, 
1966, p.  75-99] ; G.  Vlastos, «  Solonian Justice  », Classical Philology, vol.  41, 1946, p.  65-83 ; 
F. Blaise, « Poésie, politique, religion : Solon entre les dieux et les hommes (l’Eunomie et l’Élégie aux 
Muses, 4 et 13 West)  », Revue de philosophie ancienne, vol.  23, no  1, 2005, p.  3-40 ; J.H.  Blok et 
A.P.M.H.  Lardinois  (dir.), Solon of Athens: New Historical and Philological Approaches, Leyde, 
Brill, 2006 ; F. Blaise, Entre les dieux et les hommes. Solon le poète-roi (analyse des poèmes 4 et 13 W.), 
habilitation à diriger des recherches, université Lille  3, 2006 ; M.  Noussia-Fantuzzi, Solon the 
Athenian: the Poetic Fragments, Leyde, Brill, 2010.



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 535

enraciné dans la tradition poétique antérieure, et singulièrement dans l’œuvre 
d’Hésiode : l’analyse systématique des différents motifs du poème de Solon l’atteste, 
et conduit à mettre en question la vision de l’œuvre comme un passage du droit cou-
tumier au droit écrit, d’une norme transcendante à une norme immanente, de l’auto-
rité des dieux à celle des hommes en ces matières. En effet, chez Hésiode, eunomia, 
mais aussi son antonyme, dusnomia, « dérèglement », ainsi que dikē, « justice », eris, 
« querelle », atē, « aveuglement », qui ponctuent la fin du poème de Solon, sont des 
puissances divines. Si l’on accepte que les Grecs aient pu concevoir comme telle une 
exigence éthique s’imposant à la conscience, alors il est contre-productif d’affirmer 
que ces notions relèveraient, chez l’Athénien, d’une tout autre vision du monde, en 
quelque sorte « laïcisée ». Le choix d’affecter ces termes d’une majuscule ou d’une 
minuscule est une convention moderne qui ne dit rien de la manière dont les mots 
étaient perçus par une oreille grecque.

L’analyse de l’élégie de l’Eunomia de Solon peut être approfondie en saisissant 
l’articulation qui s’opère, dans son œuvre poétique conservée, entre puissance divine 
et action politique. Les fragments 5, 34 et 36 de l’édition West sont ainsi appelés à la 
barre pour comprendre comment se traduit le passage d’un état de dusnomia, de 
« dérèglement », à un état d’eunomia, de « juste répartition », dans la cité d’Athènes. 
L’action de Solon telle qu’il la revendique et l’explicite dans ces fragments consiste à 
cheviller étroitement l’une à l’autre la violence (bia) et la justice (dikē) dans le règle-
ment des conflits. En continuant d’assumer le travail d’appropriation, par Solon, de 
la tradition poétique antérieure, on voit se dessiner une comparaison remarquable 
entre la stasis, la «  discorde  » intérieure qui menace Athènes, et les combats sans 
merci qui opposent les dieux dans la Théogonie, avec les actes posés par Zeus lui-
même en vue de la stabilisation du cosmos. La résolution des conflits divins est ancrée 
dans la juste répartition des honneurs entre les dieux. La solution des conflits internes 
à Athènes se trouve dans la publication de thesmoi, de «  lois  » écrites par Solon 
« semblablement pour l’homme de peu et pour l’homme de bien, ajustant une sen-
tence droite à destination de chacun  » (fr.  36, v.  18-20). Le fragment  36 pourrait 
même aller plus loin dans cette appropriation si l’on accepte de réintégrer le terme de 
nomos dans la lecture du vers  16. En effet, certains témoins de la transmission du 
texte offrent la lecture nomou (νόμου) et non homou (ὁμοῦ) à l’entame de ce vers, ce 
qui permettrait de comprendre l’affirmation de Solon comme : « Et cela, je l’ai fait 
en vertu du pouvoir (kratos) du nomos, en faisant tenir étroitement force et justice », 
et non pas : « Et cela, je l’ai fait en vertu de mon pouvoir, en faisant tenir ensemble 
étroitement force et justice ». Dans cette hypothèse, le kratos nomou, le « pouvoir du 
nomos », serait le cadre global dans lequel s’inscrivent les thesmoi qu’il dit avoir écrits, 
dans la perspective du nomos, de « la norme » ordonnée par Zeus, pour les humains, 
par le don de la justice. Si cette lecture est recevable, elle place en arrière-plan des actes 
posés par Solon les impératifs d’un ordonnancement voulu par les dieux, et il devient 
décidément très discutable de refuser à E/eunomia, et aux autres entités de l’élégie qui 
s’opposent à elle ou l’accompagnent, une potentialité divine.



536	 Vinciane pirenne-delforge	

Cours 5 – Le nomos-roi : prolégomènes héraclitéens

Dans la quête des attestations archaïques de nomos en tant qu’ordonnancement 
voulu par les dieux, un fragment d’Héraclite d’Éphèse retient l’attention 
(fr. 144 D-K6). Il présente une intéressante comparaison entre le socle commun des 
logoi qu’est le logos (cf. fr. 2 D-K6) et le socle commun des nomoi humains qu’est le 
nomos divin, dont il est dit qu’« il domine (kratei) autant qu’il veut, [qu’]il les pro-
tège tous et l’emporte (sur eux) ». Le caractère fragmentaire et l’obscurité de l’œuvre 
de l’Éphésien rendent difficiles l’analyse et la compréhension fine de ces assertions 8. 
En outre, Héraclite se démarque clairement de ses devanciers et de leurs manières de 
décrire le monde, au premier rang desquels Homère et Hésiode. Toutefois, il conti-
nue de s’exprimer dans une langue traditionnelle, et ce travail sur la tradition laisse 
percevoir des représentations partagées, fussent-elles repensées et recomposées dans 
un projet spécifique. En l’occurrence, l’articulation entre norme divine et normes 
humaines résonne avec ce que laissent apparaître les auteurs antérieurs et avec le 
nomos-roi de Pindare.

Cours 6 – Le nomos-roi : de Pindare à Sophocle

C’est dans le fragment 169 de Pindare que l’appellation nomos basileus apparaît. 
Dans ce poème, deux des travaux d’Héraclès sont les « témoins » de l’action de ce 
« nomos, le roi de tous, mortels et immortels, [qui] commande en rendant juste ce 
qui est le plus violent  » 9. Une analyse des occurrences du terme nomos dans les 
poèmes conservés de l’auteur permet de considérer que c’est bien l’ordonnancement 
du monde auquel Zeus préside que désigne le nomos-roi du fragment. Le parallèle le 
plus clair se trouve dans la Première Néméenne, où Héraclès célèbre le nomos de Zeus 
au moment où il obtient sa propre part d’honneur qu’est l’immortalité sur l’Olympe, 
après avoir traversé victorieusement ses épreuves et épousé Hébè, la « Jouvence », 
fille de Zeus et d’Héra. Cette attestation montre clairement que la notion de « répar-
tition  », de «  dévolution de part  » pouvait être encore activée dans les emplois 

8. En témoigne une abondante bibliographie au sein de laquelle j’épinglerai  : A.  Mourelatos, 
« Heraclitus, fr. 114 », American Journal of Philology, vol. 86, no 3, 1965, p. 258-266 ; P. Pucci, 
«  Héraclite  : l’universel et le particulier  », Revue de philosophie ancienne, vol.  23, no  2, 2005, 
p. 21-37 ; A. Macé, « Deux formes du commun en Grèce ancienne », Annales (HSS), vol. 69, no 3, 
2014, p. 659-688 ; M. Schofield, « Heraclitus on law (fr. 114 DK) », Rhizomata, vol. 3, no 1, 2015, 
p. 47-61 ; J.M. Robitzsch, « Heraclitus’ political thought », Apeiron, vol. 51, no 4, 2018, p. 405-426.
9. Sur l’interprétation controversée de ce fragment, on lira notamment  : M.  Ostwald, «  Pindar, 
Nomos, and Heracles (Pindar, frg. 169 [Snell] and POxy. No. 2450, frg. 1) », Harvard Studies in 
Classical Philology, vol. 69, 1965, p. 109-138 ; C. Pavese, « The new Heracles poem of Pindar », 
Harvard Studies in Classical Philology, vol. 72, 1968, p. 47-88 ; H. Lloyd-Jones, « Pindar fr. 169 », 
Harvard Studies in Classical Philology, vol. 76, 1972, p. 45-56 ; M. Gigante, Nomos basileus, con un 
appendice, Naples, Bibliopolis, 1993 ; P. Kyriakou, « The violence of nomos in Pindar fr. 169a », 
Materiali e discussioni per l’analisi dei testi classici, vol. 48, 2002, p. 195-206 ; M. Payne, « On being 
vatic: Pindar, pragmatism, and historicism », American Journal of Philology, vol. 127, no 2, 2006, 
p. 159-184.



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 537

poétiques du mot au début du ve  siècle avant notre ère 10. Parmi les humains 
– puisque Pindare fait du nomos le roi de tous, qu’ils soient hommes ou dieux –, ce 
sont les sociétés qui sont l’arène où se déploie le nomos en tant qu’« usage normé », 
« norme de comportement ».

C’est une telle arène que dessine l’Antigone de Sophocle, avec le nomos au cœur du 
drame qui se joue entre Créon et sa nièce. Quittant résolument la fin de l’archaïsme, 
c’est dans l’Athènes classique que se situe la tragédie. Tous les protagonistes, que ce 
soit Créon, Antigone ou le chœur, en invoquant les nomoi dans leurs arguments res-
pectifs, mettent en scène le conflit des principes qui commandent aux usages normés 
d’une cité. En dépit de la célèbre invocation des agrapta nomima, les « usages non 
écrits » des vers 454-455, par l’héroïne face à Créon, l’Antigone n’est pas la tragédie 
qui opposerait un droit oral, d’origine divine, à un droit écrit d’origine humaine. 
L’atteste notamment la référence récurrente à la proclamation effectuée par Créon : 
c’est une injonction tout orale qui interdit à quiconque d’ensevelir Polynice et non 
une «  loi écrite  ». En outre, quand il oppose ses arguments à ceux du chœur qui 
invoque le vouloir des dieux, le régent de Thèbes se prévaut lui aussi du soutien des 
dieux face à l’attaque subie par la cité de la part du fils d’Œdipe (v. 285-289). Le point 
central de cette « guerre des normes » est la question de la légitimité des principes 
qu’elles mettent en œuvre. Comme l’a bien montré Edward Harris, dans le cadre de 
l’Athènes démocratique où se joue la tragédie, un nomos ne peut tirer sa légitimité 
d’un seul homme, fût-il au pouvoir 11. Quand il prend la mesure de son erreur, Créon 
se précipite pour délivrer Antigone qu’il a fait enfermer en déclarant : « Ah ! j’ai bien 
peur que le mieux ne soit pour l’homme d’observer les nomoi institués jusqu’au der-
nier jour de son existence  » (v.  1113-1114). Ces kathestōtes nomoi, «  usages insti-
tués  », sont l’exact opposé des décisions arbitraires d’un seul. Dans un tout autre 
genre documentaire, néanmoins comparable sur ce point, le serment des éphèbes 
athéniens, conservé par une inscription du ive  siècle avant notre ère, fait référence 
aux thesmoi hidrumenoi, aux «  lois établies  », auxquelles les jeunes gens devront 
obéir, ainsi qu’aux lois « qui seront établies en conscience (emphronōs) à l’avenir » 12. 
Les usages normés de la cité – que ce soient les coutumes ancestrales ou les décisions 
prises « en conscience » par la communauté – s’inscrivent encore et toujours dans le 
large filet régulateur qu’est le nomos de Zeus inspiré par themis.

10. C’est en outre ce sens-là qu’un scholiaste attribue ultérieurement au passage : schol. ad Pind. 
Nem. I, 112a-b Drachmann.
11. E.M.  Harris, «  Antigone the lawyer, or the ambiguities of Nomos  », in E.M.  Harris et 
L.R.  Rubinstein  (dir.), The Law and the Courts in Ancient Greece, Londres, Duckworth, 2004, 
p. 19-56
12. P.J. Rhodes et R.  Osborne, Greek Historical Inscriptions, 404-323  BC, Oxford, Oxford 
University Press, 2003, no 88.



538	 Vinciane pirenne-delforge	

Cours 7 et 8 – La piété comme norme : eusebeia et hosiotēs

Après avoir exploré la manière dont les dieux étaient susceptibles – dans l’imagi-
naire grec – d’infuser, voire d’imposer des normes aux hommes, on interroge la piété 
comme norme de comportement des humains à l’égard du monde suprahumain. Le 
premier volet de l’enquête s’attache au champ sémantique de l’eusebeia, qui se réfère 
à ce que l’on traduit par « piété » 13. Il faut attendre le vie siècle avant notre ère pour 
voir apparaître cette famille de mots dans les textes qui nous ont été conservés. Quel 
est dès lors le vocabulaire qui permet de circonscrire la « piété » avant que le mot ne 
dise explicitement la chose, que ce soit dans l’épopée homérique ou dans l’œuvre 
d’Hésiode ? Une partie de la réponse se trouve dans les multiples passages où se 
déploie, dans l’épopée, la notion de comportement adéquat à l’égard des dieux, mais 
aussi des parents et des hôtes. Très significatif à cet égard est le passage du chant XVII 
de l’Odyssée, évoqué plus haut, où Antinoos maltraite Ulysse déguisé en mendiant : 
c’est l’eunomia qui désigne le juste comportement, fondé sur l’attribution à chacun 
de ce qui lui revient. Cette bonne conduite des hommes à l’égard des impératifs de la 
themis pourra plus tard recevoir le nom d’eusebeia et la composition même du terme 
eunomia ne dissuade pas de raisonner ainsi. Mais eunomia est un hapax chez Homère, 
ce qui limite la portée de l’analyse et la comparaison entre des contextes distincts. 
Plus globalement, c’est l’évocation concrète des actes posés en l’honneur des dieux 
qui dit la piété des humains – par exemple les sacrifices réguliers qu’Hector offre à 
Zeus dans la cité de Troie 14 – et le « souci du regard des dieux » ou la « crainte mêlée 
de respect » qui commande à leur comportement 15. Avant que n’apparaisse le terme 
eusebeia, le champ sémantique auquel il appartient est attesté par le verbe sebein-
sebomai et le substantif sebas en quelques rares occurrences dans la poésie hexamé-
trique, qui désignent toutes un sentiment de respect qui inspire une conduite 
adéquate et juste à l’égard de celui ou celle qui la suscite. Le vocabulaire de l’eusebeia 
qui s’impose à la fin de la période archaïque désigne une norme de comportement 
qui remonte au témoignage de l’épopée qui déployait pour la décrire un autre 
lexique. Mais dans tous les cas, avant le terme eusebeia et avec lui, le lien avec un com-
portement juste est particulièrement étroit. C’est peut-être la raison pour laquelle 
c’est la référence à un sentiment qui se fait jour pour désigner la piété, assortie d’un 
jugement de valeur positif (avec le préfixe eu-). L’eusebeia mélange étroitement le sen-
timent et l’émotion désignés par sebas, la révérence impérative, et l’évaluation posi-
tive de la conduite qu’elle induit.

13. Cf. L. Bruit, Le Commerce des dieux. Eusebeia. Essai sur la piété en Grèce ancienne, Paris, La 
Découverte, 2001 ; J.  Rudhardt, «  Essai sur la religion grecque  », in  : Opera inedita, édités par 
P.  Borgeaud et V.  Pirenne-Delforge, Liège, Presses universitaires de Liège, coll. «  Kernos sup
pléments », vol. 19, 2008, p. 69-99.
14. Homère, Iliade IV, 44-49.
15. Homère, Iliade I, 20-21 ; VI, 266-267 ; XVI, 384-388 ; Hésiode, Travaux & Jours, 134-139.



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 539

Dans le registre de la piété en tant que norme, la famille de hosiē, hosios, hosiotēs 
occupe une place importante. Les diverses occurrences du substantif hosiē dans 
l’Odyssée et les Hymnes homériques sont intimement liées aux honneurs que les 
hommes doivent rendre au monde supra-humain. Le terme désigne également les 
attitudes adéquates à l’égard d’autres humains, sous le regard des dieux qui sanc-
tionnent ces gestes et ces paroles. L’expression négative ouk hosiē est de ce point de 
vue très proche de l’expression ou themis dans sa portée régulatrice. Mais si themis est 
un vaste filet régulateur qui englobe l’ordre du monde dont Zeus est le garant, la por-
tée de l’hosiē se limite aux normes de comportement qui forment les obligations des 
hommes commandées par les dieux, que ce soit entre hommes et dieux, ou parmi les 
hommes. Après la fin de la période archaïque, le substantif n’est plus guère en usage, 
mais l’adjectif hosios prend le relais pour désigner ce type de norme, au même moment 
où le substantif eusebeia et les mots de sa famille se développent eux aussi. Le Socrate 
de Platon, dans l’Euthyphron, use de l’une et l’autre famille de mots de façon inter-
changeable et précise en outre que l’hosion est une partie du dikaion, et donc insépa-
rable de la justice. En conséquence, l’eusebeia est la piété vue sous l’angle du respect 
scrupuleux suscité par les dieux, tandis que l’hosion est la piété vue sous l’angle de la 
norme que ces derniers produisent. Ces deux regards sur la piété incluent l’une et 
l’autre de ses expressions dans le registre de ce qui est juste.

Cours 9 – Hiera kai hosia

Dans la lignée des analyses précédentes de l’adjectif hosios, la formule hiera kai hosia 
mérite qu’on s’y arrête. Elle est surtout attestée dans la documentation officielle athé-
nienne et participe de la définition de la citoyenneté : être citoyen, c’est notamment 
« avoir part aux hiera et aux hosia ». C’est également la protection des hiera kai hosia 
à laquelle s’engagent les éphèbes de la cité dans le serment évoqué plus haut. Comme 
elle fait évidemment référence aux « choses sacrées », et que la dichotomie « choses 
sacrées/choses profanes », voire « sacré/profane » tout court, a profondément mar-
qué les investigations sur la religion depuis le xixe siècle, la formule a pu être interpré-
tée comme l’expression de cette opposition 16. Et, de fait, des inscriptions crétoises 
offrent l’exemple d’une conjonction comparable en plaçant en regard les «  choses 
divines  » (theia) et les «  choses humaines  » (anthrōpina). Toutefois, l’analyse du 
champ sémantique de l’hosion menée précédemment laisse entendre que cette famille 
de mots n’a pas grand-chose à voir avec ce que nous qualifions de profane. En outre, 
rabattre les « choses humaines » sur ce qui serait « profane » est assurément réduc-
teur. Il convient d’articuler les hosia aux anthrōpina en les pensant « en grec », sans 
projeter sur ces termes nos propres catégories d’analyses. Dès lors, en s’appuyant sur 
les usages de l’adjectif hosios par l’historien Thucydide, il est possible de circonscrire 

16. Voir les réflexions critiques de S. Peels, Hosios: A Semantic Study of Greek Piety, Leyde, Brill, 
2016, passim, et de J.  Blok, Citizenship in Classical Athens, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2017, p. 57-99, avec la bibliographie antérieure.



540	 Vinciane pirenne-delforge	

d’une manière plus précise encore la dimension régulatrice des comportements ainsi 
qualifiés, leur insertion dans un cadre normatif conçu comme divin et, en consé-
quence, leur étroite relation à la notion de piété. Ce que désigne la formule hiera kai 
hosia recouvre au sein de la collectivité une dimension que nous divisons, nous 
modernes, en conscience sociale, morale, religieuse, voire politique, mais qui, dans les 
cités grecques, forme un tout indissociable ou, à tout le moins, fait l’objet d’intersec-
tions rendant invalide toute dichotomie stricte de type « sacré/profane ».

Cours 10 – Normes rituelles

Depuis la publication des Leges graecorum sacrae de H. von Prott et L. Ziehen à 
l’entame du xxe siècle, les textes épigraphiques prescriptifs portant sur les affaires des 
dieux ont été qualifiés de « lois sacrées ». En ce début du xxie siècle, une telle catégo-
rie documentaire a été largement questionnée, remise en cause, et le projet de 
Collection of Greek Ritual Norms a proposé de lui substituer la notion moins problé-
matique de « normes rituelles » 17. Mais de quels types de normes s’agit-il, en regard 
de ce que l’on a perçu jusqu’ici de la norme religieuse en pays grec ? Une inscription 
concernant la pureté du sanctuaire d’Alektrona à Ialysos sur l’île de Rhodes est 
convoquée pour affronter ce questionnement (CGRN 90, ca 300 avant notre ère). 
En effet, elle constitue un bel exemple de hiérarchie des normes en matière cultuelle 
et la difficulté de déterminer avec certitude ce que recouvre le terme nomos dans ses 
différentes occurrences. S’agit-il de la législation officielle de la cité, consignée par 
écrit ? S’agit-il de normes coutumières conservées oralement ? La référence aux patria, 
les « coutumes ancestrales » du groupe concerné atteste l’inscription – réelle ou fan-
tasmée – de ces prescriptions dans la longueur du temps. Mais ce patrimoine n’était 
pas incompatible avec la nouveauté, qui était construite sur cet arrière-plan et en 
fonction de lui. Enfin, la notion de hieros nomos, qui semble valider le label de « loi 
sacrée », est examinée en quelques-unes de ses occurrences, qui s’avèrent tout aussi 
plurielles et tout aussi peu rigides que le système global dans lequel elles s’inscrivent.

17. Sur ce dossier, on peut citer, entre autres  : R.C.T.  Parker, «  What are Greek sacred laws?  », 
in  E.M.  Harris et L.  Rubinstein  (dir.), The Laws and The Courts in Ancient Greece, Londres, 
Duckworth, 2004, p. 57-70 ; E. Lupu, Greek Sacred Law: A Collection of New Documents, Leyde, Brill, 
coll. « Religions of the Graeco-Roman World », vol. 152, 20052 ; A. Chaniotis, « The dynamics of 
ritual norms in Greek cult », in P. Brulé, La Norme en matière religieuse en Grèce ancienne, Liège, 
Presses universitaires de Liège, coll. « Kernos suppléments », vol. 21, 2009, p. 91-105 ; J.-M. Carbon et 
V.  Pirenne-Delforge, «  Beyond Greek “Sacred Laws”  », Kernos, vol.  25, 2012, p.  163-182 ; eidem, 
« Codifying “Sacred Laws” in Ancient Greece », in D. Jaillard et C. Nihan (dir.), Legal Codification 
in Ancient Greece and Ancient Israel, Wiesbaden, Harrassowitz, 2017, p.  141-157 ; M.  Dreher, 
«  “Heiliges Recht” and “Heilige Gesetze”: law, religion, and magic in Ancient Greece  », 
in P.J. Perlman (dir.), Ancient Greek Law in the 21th Century, Austin, 2018, p. 85-103 ; J.-M. Carbon 
et V. Pirenne-Delforge, « Two notes on the Collection of Greek ritual norms: looking back, looking 
forward », Axon: Greek Historical Inscriptions, vol. 3, no 2, 2019 [en ligne].



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 541

Cours 11 – En guise de conclusion

La leçon récapitule les acquis des deux années de cours sur la norme religieuse et les 
questions d’autorité dans le monde grec. La thématique était vaste et c’est sous l’angle 
spécifique d’une interrogation sur la place des dieux dans la réflexion normative des 
Grecs qu’elle a été abordée. Le domaine de « la loi » fait partie des lieux où le pré-
tendu miracle grec se serait cristallisé, comme en quelques autres où les Grecs auraient 
donné congé à leurs dieux. Au contraire, le point de vue ici adopté entendait prendre 
en considération le polythéisme comme matrice possible de cette créativité grecque, 
ou à tout le moins comme cadre propice à son épanouissement.

Par l’étude approfondie des usages du champ lexical de la themis et de celui du 
nomos en poésie et en prose jusqu’à la fin du  ve  siècle avant notre ère, et dans les 
normes rituelles épigraphiques, on a mis au jour quelques-uns des mécanismes à 
l’œuvre dans les représentations de la norme : la puissance régulatrice portée par la 
themis et dont Zeus est le garant ; la référence à un nomos divin englobant qui peut 
s’identifier à Zeus lui-même ; l’importance de l’idée de répartition attachée au nomos, 
et de la dévolution de la part qui revient à chacun dans le cadre de la répartition des 
timai ; l’omniprésence de dikē, « justice », pour exprimer le cadre qui accueille tous 
les types de relations au sein des sociétés humaines, et entre hommes et dieux ; l’émer-
gence progressive du double champ lexical de la piété, celui de l’eusebeia et celui de 
l’hosion, relevant du besoin d’affiner l’expression d’une juste relation aux dieux sous 
différents angles.

L’importance du nomos dans cette approche du polythéisme par la norme (ou de 
la norme par le polythéisme !) n’est pas contradictoire avec le constat que le nomos 
n’était pas « sacré » en soi, même si un nomos theios peut être conçu comme l’hori-
zon d’attente des nomoi des cités. Les seules occurrences de l’expression hieros nomos 
relèvent soit du fait que les décisions en question concernent les hiera (mais encore 
cela n’avait-il rien de systématique) ou, peut-être, comme l’écrit Platon, que le 
nomos en question était passé par la sanction directe de l’oracle de Delphes. La légiti-
mité des nomoi humains et le juste, le dikaion, qui s’y rattache, s’ancrent dans un 
ordre du monde conçu comme supérieur à eux. Cet ordre relève de principes de 
répartition adéquate dont les communautés doivent se saisir tout en conservant une 
large marge de manœuvre, de négociation et de discussion dans l’application de tels 
principes. Les dieux sont des partenaires présents dans le monde qu’ils ont mis en 
ordre par répartition.



542	 Vinciane pirenne-delforge	

SÉMINAIRE (EN LIEN AVEC LE COURS)

Séminaire 1 – What has citizenship to do with the gods?  
Reflections on the religious foundations of ancient Greek citizenship

Josine Blok (professeur émérite à l’université d’Utrecht), le 8 février 2022

Citizenship has two components: membership of the group of citizens (the citizen 
body) and the rights, duties, and obligations the citizens have towards the commu-
nity and the state. Each of these components, as well as the connection between 
them, is shaped by formal rules (laws) and informal conventions and values. In classi-
cal Greece membership of the citizen body formally depended on descent, while the 
community as such consisted in their shared heritage (ta patroia), the total of their 
material and immaterial goods, founded on the common cult of the gods. In classical 
Athens, this communal religious foundation was called ta hiera kai ta hosia, all the 
gifts to the gods and all obligations of humans towards each other and towards the 
gods that were pleasing to the gods. In my contribution to the séminaire, I clarify 
this element of Greek citizenship in more detail and discuss some of the critical 
responses by colleagues to my viewpoints.

Séminaire 2 – La naissance de la politique. Autorité humaine  
et ordre divin dans les poèmes homériques et hésiodiques

Christophe Pébarthe (professeur à l’université de Bordeaux), le 8 février 2022

Des études classiques ont expliqué la naissance de la polis en mettant en avant le 
logos et le meson. Le discours, tenu en public, marquerait l’avènement d’un monde 
nouveau dans lequel la persuasion aurait remplacé la force. Désormais, l’efficacité de 
la parole supposerait l’approbation du groupe social et ne nécessiterait pas l’interven-
tion des divinités. D’autres travaux ont préféré évoquer, sans véritablement l’expli-
quer, l’extension d’un domaine soumis, non plus au cours naturel des choses, mais 
aux actions humaines. D’autres encore envisagent des individus s’agrégeant progres-
sivement jusqu’à former une communauté civique ou bien des transformations des 
conditions matérielles. Toutes ces explications ont en commun de n’accorder aucune 
place au monde divin, comme si celui-ci occupait, dans les conceptions grecques, la 
même position par rapport au monde humain que dans certaines conceptions 
contemporaines, pris dans la logique du couple immanence/transcendance.

Pourtant, comme le rappelait naguère Jean-Pierre Vernant dans sa Leçon inaugurale 
au Collège de France, « l’insertion du religieux dans la vie sociale, à ses divers étages, ses 
liens avec l’individu, sa vie, sa survie, ne prêtent pas à une délimitation précise du 
domaine de la religion ». La lecture des poèmes homériques et hésiodiques confirme 
l’existence d’une tout autre articulation entre les univers divin et mortel. Elle invite à 
comprendre les transformations du monde grec archaïque autrement. C’est en pen-
sant conjointement les êtres humains et les divinités, à partir d’une même grille de lec-
ture, qu’il a été possible aux poètes de rendre compte de l’émergence d’une sphère 



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 543

dans laquelle l’ordre divin ne fondait pas l’autorité humaine. Celle-ci pouvait dès lors 
être le produit d’une activité collective – ou travail social –, la politique.

Séminaire 3 – Examining Greek piety – hosiotēs and near-synonyms

Saskia Peels (professeure assistante à l’université de Groningen), le 22 février 2022

In this lecture we address hosiotēs, one of the ancient Greek words that refers 
to “piety”. Hosiotēs was a key notion in classical Greek religion, reflecting a core value 
in Athenian democracy. The term refers to what humans should do to please the 
gods and to obey (unwritten) religious norms. By using methods from modern lin-
guistics, I show that the meaning of hosiotēs, usually considered as highly problematic 
and paradoxical in the scholarly literature, is in fact straightforward. Contrary to 
what has been argued, the word hosios does not have two radically opposed meanings 
(“sacred” and “profane”). We compare the notion of hosiotēs with near-synonymous 
key notions, such as eusebeia (another word for piety), dikaiosonē (justice) and themis 
(also referring to unwritten norms). Finally, we examine what it means when Greek 
authors say that gods, too, are hosios.

Séminaire 4 – Inscribing the divine: theoi headings  
in Greek inscriptions

Rebecca Van Hove (professeure assistante à l’Université de Groningen),  
le 22 février 2022

Many different types of public inscriptions in ancient Greece included the word 
theoi, “gods”, as heading. Long noted, this heading has also long been passed over, 
usually considered so formulaic as to lack much significance. Yet this divine invoca-
tion was more varied and complex than is often supposed: through a systematic anal-
ysis of the theoi and theos headings from the Archaic and Classical periods, this 
seminar will explore the consequences of taking theoi seriously as a reference to the 
divine. It will discuss the heading’s presentation, the connotations it came to carry 
over time, and its relationship to agathē tychē, another popular inscriptional heading. 
Paying attention to the materiality of the inscribed texts that include theoi and theos, 
and the undetermined nature of these headings as divine names, will allow us to 
re-examine the purpose and meaning of these divine headings.

Séminaire 5 – La recherche de la vérité dans la Grèce archaïque

Pierre Vesperini (chargé de recherche au CNRS), le 8 mars 2022  
(en visioconférence)

Du grand livre de Marcel Detienne Les Maîtres de vérité dans la Grèce archaïque 
(1967), on a gardé l’image d’une sorte de « premier âge » de la « pensée grecque », au 
cours duquel aèdes, devins, « rois de justice » et autres « sages » (sophoi) auraient 
possédé et proclamé à leurs contemporains des vérités inspirées par les dieux. C’est 



544	 Vinciane pirenne-delforge	

dans un deuxième temps, et au prix d’une «  laïcisation  » du savoir, qu’aurait pu 
naître la philosophie au sens tout à la fois de recherche (et non plus possession) du 
vrai, et de critique de la doxa : mythes, traditions, autorités, en un mot, « conglomé-
rat hérité », pour le dire avec Gilbert Murray.

Ce qu’on voudrait tenter de montrer ici, c’est que ce schéma évolutionniste est 
trompeur. Les « maîtres de vérité » n’ont pas disparu avec le passage à la philosophie. 
Qu’il suffise de penser à Épicure, symbole du rationalisme philosophique s’il en fut. 
Et, symétriquement, l’idée de recherche et l’idée d’examen sont présentes dès les 
débuts de la pensée grecque, en ce qu’elles sont en fait inhérentes à l’esprit même du 
polythéisme grec.

Séminaire 6 – Chanter les lois, d’Hésiode à Critias

Antoine Chabod (ATER à l’université de Rouen), le 8 mars 2022

Selon le schéma décrit précédemment, la « laïcisation » supposée du savoir et de 
la parole au début de la période archaïque aurait en outre permis l’émergence du 
droit, après une phase primitive que l’on qualifie parfois de « prédroit » à la suite de 
Louis Gernet. Ce prédroit, de tradition orale et religieuse laisserait sa place, au 
milieu du viie siècle av. J.C., à un droit formel, rationnel et laïc, discuté et affiché au 
cœur des cités.

Ce grand récit s’avère également trompeur. On aurait tort, là encore, de se débar-
rasser hâtivement des « maîtres de vérité », et tout particulièrement de leurs qualités 
de poètes. Car la poésie grecque, composée pour être chantée lors de performances 
rituelles, crée les conditions d’énonciation d’une parole normative. Souvent admis 
pour la poésie homérique, ce fait ne disparaît pas avec l’essor des cités grecques et la 
prétention des poètes à chanter le droit est toujours vive chez les Athéniens du 
ve siècle. Or, contre toute forme de laïcisation c’est avant tout l’inspiration divine du 
poète et l’énonciation rituelle qui permettent de chanter des lois avec succès.

Séminaire 7 – Exousia: the Greek concept of authority  
and its relationship to the gods

Carmine Pisano (chercheur à l’université de Naples – Federico II), le 22 mars 2022 
(annulé)

In Western culture, “authority” is a concept closely linked on the one hand to the 
Roman auctoritas and on the other to the written tradition with its set of “authors” 
and “canonical texts”. It is therefore not surprising that modern scholars have long 
denied the existence of authority in a predominantly oral culture such as that of 
ancient Greece or that they have limited themselves to looking in the Greek world for 
something akin to auctoritas understood as the capacity of an agent or auctor to 
“increase” (augere), to carry out a certain process. In contrast to this approach, this 
lecture is aimed at identifying the experiences of the Greeks within the conceptual 



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 545

framework of “their” notion of authority which presents itself as exousía, “faculty, 
possibility” (from Greek éx-esti “it is possible”), granted to someone by an external 
source, to act or speak in a compelling form. Having shed some light on the Greek 
concept of authority, we will then investigate its relationship to the gods. In Homer, 
the authority of the chief or basileús derives from Zeus, the sovereign deity who gave 
Agamemnon “sceptre and rules so that he may provide for others” (Il. II, 206; IX, 
99). By borrowing the categories of analysis from the study of oral traditions, we will 
show that in a world that does not have written laws the sceptre functions as the visi-
ble trace of an invisible network of relations binding Zeus to Agamemnon, 
Agamemnon to the other chiefs, the chiefs to simple soldiers. Finally, we will see how 
the sceptre acts as a means of relations also in Chaeronea, in Roman age Boeotia, 
where it is revered as the main deity of the city in the context of a cult probably dedi-
cated to Zeus.

Séminaire 8 – L’auctoritas, une conception romaine de la cité  
et de ses rapports aux dieux

Yann Berthelet (professeur à l’université de Liège), le 22 mars 2022

Dans le but d’offrir un contrepoint romain à l’intervention de Carmine Pisano sur 
l’autorité grecque et sa relation aux dieux, la conférence se donne comme objectif de 
discuter une affirmation de H. Arendt 18 selon laquelle les dieux romains auraient eu 
sur leurs concitoyens mortels de l’autorité plus que du pouvoir  : « Les dieux aussi 
ont de l’autorité chez les hommes, plus qu’un pouvoir sur eux ; ils “augmentent” et 
confirment les actions humaines mais ne les commandent pas. »

Notion constitutive de la culture politique romaine, l’auctoritas désignait la capa-
cité d’un individu ou d’un groupe, indissociable d’une position de prestige au sein de 
la cité, à donner un avis ou un conseil qui avait du poids et que l’on écoutait, à susci-
ter et légitimer l’action d’autrui. Sur le plan des institutions publiques, les fonctions 
d’auctoritas, celles de sénateurs et de prêtres, contrebalançaient les fonctions coerci-
tives des magistrats, détenteurs de potestas, avec ou sans imperium.

Or, à Rome, les citoyens supérieurs étaient par excellence les dieux. Peut-on pour 
autant vraiment dire, comme le propose H. Arendt, qu’ils exerçaient davantage une 
auctoritas qu’un pouvoir coercitif sur leurs concitoyens humains ? En essayant de 
répondre à cette question, la conférence cherchera à évaluer, à travers quelques 
études de cas, dans quelle mesure la projection théologique des termes institutionnels 
d’auctoritas, de potestas et d’imperium, pratiquée par les Romains eux-mêmes, est 
opératoire pour appréhender les relations entre hommes et dieux à Rome.

18. La Crise de la culture. Huit exercices de pensée politique, Paris, 1972, p. 162.



546	 Vinciane pirenne-delforge	

Séminaire 9 – Greek priests as creators and guardians  
of collective memories

Beate Dignas (professeure à l’université d’Oxford), le 5 avril 2022

Whether in the context of ancient memory studies, or stemming from an interest 
in local histories, recent scholarship has emphasised the significance of Greek sanctu-
aries as crucial memory media. They were anchors of collective experience and excep-
tional focal points that displayed societal processes and policies. From the fourth 
century BCE and especially the Hellenistic period onwards, we observe intense local 
interest in recording lists of votive offerings and epiphanies of the respective patron 
deity, which in their most elaborate form represented local historiographies. In line 
with a general understanding of Greek priesthood, scholars comment on the involve-
ment of priests in these processes as members of the local elite, and perhaps as indi-
viduals with privileged temporary access to temple archives. The paper argues for a 
crucial role of Greek priests as creators and guardians of collective memories. While 
not agents in a regular and formalised process, as in other ancient societies, priests 
had the opportunity to use this role in order to forge authority, for themselves and 
future holders of priesthood.

Séminaire 10 – Produire une parole d’autorité religieuse :  
le cas des oracles et de leurs agents

Manfred Lesgourgues (ATER au Collège de France)

En Grèce ancienne, les sanctuaires oraculaires, et Delphes en particulier, étaient le 
lieu de production des «  plus grandes, des plus belles et des premières des lois  » 
(Platon, République, 427b) : les oracles. Attribués au dieu lui-même, ces arrêts s’im-
posaient tant dans le domaine religieux que dans le domaine politique. Cependant, 
voir dans cette attribution divine la seule source de l’autorité oraculaire est en grande 
partie simpliste. Les sanctuaires oraculaires sont en effet des institutions productrices 
de normes et à ce titre mettent en place un processus de construction et d’authentifi-
cation de la parole divine qui passe par différents agents humains, allant de la Pythie 
au secrétaire du dieu. Il s’agit donc de s’interroger sur la manière dont ces agents, par 
leur sélection, leur formation, leur mise en scène et leur collaboration, sont les dépo-
sitaires d’une autorité religieuse qui se cristallise dans l’énoncé oraculaire.

COLLOQUE – « DIEUX DES GRECS ET DIEUX DES AUTRES.  
AUTOUR DE L’INSCRIPTION DE MARMARINI (THESSALIE), CGRN 225 »

Ce colloque s’est tenu les 6 et 7 janvier 2022, en format hybride et sans 
enregistrement.

En 2002 a été mise au jour, au lieu-dit Marmarini, à quelque 15  kilomètres au 
nord-est de la ville de Larisa en Thessalie, une imposante stèle de pierre inscrite, en 



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 547

grec, sur ses deux faces et datée de la première moitié du iie siècle avant notre ère. Le 
texte prescrit toute une série de rituels sacrificiels et purificatoires dans le sanctuaire 
d’une déesse d’origine proche-orientale mais qui reste anonyme. Ce lieu sacré était 
probablement lié à une association où Grecs et non Grecs se rencontraient et intera-
gissaient dans le cadre du culte de cette déesse.

L’inscription a été publiée en 2015, puis republiée en 2017, et une édition en ligne 
a été publiée par Jan-Mathieu Carbon et de Vinciane Pirenne-Delforge dans le cadre 
du site Collection of Greek Ritual Norms (CGRN), où le texte de Marmarini porte le 
numéro 225 19. Pour alimenter la réflexion autour de ce texte exceptionnel, ont été 
réunis des spécialistes des diverses aires géographiques dont provenaient vraisembla-
blement les acteurs parties prenantes de l’association qui a contribué à l’élaboration 
du règlement.

L’atelier a permis d’apporter toute une série d’éclairages différents, tant sur l’iden-
tité de certains dieux honorés dans ce sanctuaire thessalien que sur les rituels variés 
qui y étaient accomplis. Chaque participant s’est saisi d’un aspect du texte pour par-
tager les réflexions que son propre terrain d’investigation lui permet d’émettre.

Programme :
• Vinciane Pirenne-Delforge et Jan-Mathieu Carbon : introduction ;
• Sophie Minon : « Notes philologiques, linguistiques et onomatologiques » ;
• Corinne Bonnet, Fabio Porzia et Claudio Biagetti  : «  Ex oriente lux ? L’ins

cription vue du Proche-Orient » ;
• Robert Parker: « Sacrificing in a multi-cultural world » ;
• Christophe Chandezon et Bruno D’Andrea : « Animaux et construction d’un 

bestiaire sacrificiel dans l’inscription de Marmarini » ;
• Sebastian Zerhoch: « The role of liquids » ;
• Sylvain Lebreton  : «  Artemis Phulakê et Apollon Pulouchos (CGRN  225  A, 

l. 16-17) : un couple inédit ? » ;
• Herbert Niehr : « La pureté rituelle de la femme selon l’inscription de Marmarini 

et le Lévitique » ;
• Lionel Marti  : « Offrandes alimentaires aux divinités et rituels “à la mode de” 

dans l’inscription de Marmarini : une influence mésopotamienne sur le monde 
grec ou vice-versa ? ».

19. J.-M. Carbon et V. Pirenne-Delforge, « CGRN 225: Dossier of regulations concerning the cult 
of the Goddess at Marmarini (near Larisa)  », Collection of Greek Ritual Norms (CGRN), 2017-, 
https://doi.org/10.54510/CGRN225.

https://doi.org/10.54510/CGRN225


548	 Vinciane pirenne-delforge	

COURS À L’EXTÉRIEUR

Au printemps 2022, un cours a été donné à la Maison française d’Oxford, intitulé 
« Did the Greeks believe in their gods? ».

RECHERCHE

VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

Norme religieuse et questions d’autorité dans le monde grec (cf.  le résumé des 
cours de l’année).

Préparation d’une étude présentée lors de l’atelier «  Dieux d’Homère IV  » 
(Treilles, mai 2022) sous le titre « Un éventail des possibles : genos des dieux, genos 
des hommes dans la poésie archaïque ».

COLLECTIF

Poursuite du projet Collection of Greek Ritual Norms (CGRN), en collaboration 
avec une équipe de recherche internationale.

GINEVRA BENEDETTI

Recherches sur l’étude iconographique des artefacts artistiques anciens connus 
sous le label moderne de « représentations panthées ». Préparation d’un article pro-
grammatique sur cette thématique en collaboration avec Richard Veymiers.

Préparation d’un article sur la formule divine « dii deaeque omnes » dans les ins-
criptions votives latines.

Préparation de la publication de la thèse de doctorat portant sur le dieu Panthe(i)os/
Pantheus dans le monde grec et romain.

MANFRED LESGOURGUES

Recherches sur les liens entre les oracles grecs et la mise en place de normes reli-
gieuses, à travers : 1) la participation à l’édition et aux commentaires d’inscriptions 
du projet Collection of Greek Ritual Norms ; 2) la participation à l’atelier « Imposer la 
norme religieuse en Grèce antique » des Celtic Conferences de Lyon, avec la commu-
nication : « Oracles et normes religieuses : autour de la formule “kata manteian” et 
de ses variantes ».



	R eligion, histoire et société dans le monde grec antique	 549

Recherches sur les liens entre les normes de genre et la religion en Grèce ancienne à 
travers : 1) la participation à la journée d’étude « Le genre du luxe dans le monde grec 
ancien  » organisée par F.  Gherchanoc et N.  Villacèque, avec la communication 
« Entre εὐκοσμία et πολυτέλεια : quelle place pour le luxe chez les prêtres grecs ? », 
qui a donné lieu rédaction de l’article « Luxe, prêtre et masculinité », à paraître dans 
la revue Mètis ; 2) la rédaction de trois notices pour l’Encyclopédie de l’Homme grec, 
dirigée par L. Bodiou et V. Mehle  : « Agents de culte », « Puissances divines » et 
« Tirésias ».

Recherches sur les liens entre oracles et tirage au sort dans le monde grec, à travers 
la participation au colloque international «  Le tirage au sort dans le monde 
romain », organisé par F. Hurlet et J. Bothorel, avec la communication « Le tirage 
au sort dans les pratiques divinatoires grecques  : usages attestés et constructions 
historiographiques ».

Préparation de la publication de la thèse de doctorat Construire la parole des dieux.

PUBLICATIONS

LIVRE (TRADUCTION)

Pirenne-Delforge V. et Pironti G., The Hera of Zeus: Intimate Enemy, Ultimate Spouse, 
trad. angl. par R. Geuss, Cambridge, Cambridge University Press, 2022 [éd. originale : L’Héra 
de Zeus : ennemie intime, épouse définitive, Paris, Les Belles Lettres, 2016].

ÉDITIONS

Pirenne-Delforge V. et Quintana-Murci  L. (dir.), Civilisations  : questionner l’identité et la 
diversité, Paris, Odile Jacob, coll. « Colloques de rentrée du Collège de France », 2021.
Motte A. et Pirenne-Delforge V. (dir.), Kernos. Revue internationale et pluridisciplinaire de 
religion grecque antique, vol. 34, 2021.

ARTICLES DE REVUES

Pirenne-Delforge V., « Banqueter après un enagismos ? Réflexions sur une nouvelle inscription 
de Téos », Revue des études grecques, vol. 134, no 2, 2021, p. 265-292.
Bonnet C., Pironti G. et Pirenne-Delforge V., « Prendre les dieux grecs au sérieux  : Marcel 
Detienne au miroir de Walter Otto », Anabases, vol. 35, 2022, p. 165-185.

ARTICLES DE COLLECTIFS

Pirenne-Delforge V., «  Conclusion  », in S.  Huber, et W.  Van  Andringa  (dir.), Côtoyer les 
dieux. L’organisation des espaces dans les sanctuaires romains, Athènes, École française 



550	 Vinciane pirenne-delforge	

d’Athènes, coll. «  Bulletin de correspondance hellénique, Suppléments  », vol.  64, 2022, 
p. 211-214.
Pirenne-Delforge V. et Scheid J., «  Archives of Piety: ritual norms and authority between 
Greece and Rome », in A. Cheng et S. Feuillat (dir.), All about Rites: From Canonized Ritual 
to Ritualized Society, Paris, Hémisphères éditions, 2021, p. 489-505.
Benedetti G., « Appropriation and bricolage of divine images. The case of the signa panthea, 
names and artefacts for “condensed” gods », in F. Porzia et C. Bonnet (dir.), Divine Names on 
the Spot  II: Exploring the Potentials of the Name through Images and Narratives, Leuven, 
Peeters, coll. « Orbis Biblicus et Orientalis », 2022, p. 172-203.

RECENSIONS

M.  Lesgourgues, compte rendu de  : L.G.  Driediger-Murphy et E.  Eidinow (dir.), Ancient 
Divination and Experience (Oxford, Oxford University Press, 2019), Gnomon, vol. 93, 2021, 
p. 610-615.
Pirenne-Delforge V., compte rendu de: G.V. Lalonde, Athena Itonia: Geography and 
Meaning of an Ancient Greek War Goddess (Leyde, Brill, 2020), Gnomon vol.  94, 2022, 
p. 568-570.
Pirenne-Delforge V., Compte rendu de : G. Lambin, Aspects du divin dans la Grèce antique 
(Paris, L’Harmattan, 2021), Classical Review, vol.  72, no  1, 2022, p.  363-364, https://doi.
org/10.1017/S0009840X21002535.

https://doi.org/10.1017/S0009840X21002535
https://doi.org/10.1017/S0009840X21002535



