Annuaire
du College de France

122¢ année

Résumé des cours et travaux

4 COLLEGE
¥/ DE FRANCE
1530




RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE

Vinciane Pirenne-Delforge

Professeure au Collége de France

La série de cours « Norme religieuse et questions d'autorité dans le monde grec (2) »
est disponible en audio et en vidéo, sur le site internet du College de France (https://
www.college-de-france.fr/agenda/cours/norme-religieuse-et-questions-autorite-
dans-le-monde-grec-2), ainsi que les séminaires tenus dans ce cadre (https://www.
college-de-france.fr/fagenda/seminaire/norme-religieuse-et-questions-autorite-dans-
le-monde-grec-2).

ENSEIGNEMENT

COURS - NORME RELIGIEUSE ET QUESTIONS D’AUTORITE
DANS LE MONDE GREC (2)

Cours 1 - Introduction - retour sur eunomia - excursus sur nemesis

Le cours de 2021-2022 poursuit la réflexion entamée 'année précédente sur la
norme religieuse et les questions d’autorité. Rappelons que I'arri¢re-plan de cette
investigation est de deux ordres. Tout d’abord, mentionnons la conduite du projet
de recherche Collection of Greek Ritual Norms, ou la substitution de la notion de
« normes rituelles » 2 celle de « lois sacrées » qui prévalait depuis le x1x° siecle
impose une réflexion sur la portée de ces différents termes. Ensuite, le statut spéci-
fique de I’Antiquité grecque comme héritage de notre modernité et de sa rationalité a
longtemps inspiré la vision discutable d’une « laicisation » de la politique et de la loi
au cours de la période archaique. C’est le prétendu passage du muthos au logos qu'’il

V. Pirenne-Delforge, « Religion, histoire et société dans le monde grec antique », Annuaire du Collége de France.
Résumé des cours et travaux, 122¢ année : 2021-2022, 2025, p. 531-550, https://journals.openedition.org/annuaire-
cdf/20610.


https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/norme-religieuse-et-ques-tions-autorite-dans-le-monde-
https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/norme-religieuse-et-ques-tions-autorite-dans-le-monde-
https://www.college-de-france.fr/agenda/cours/norme-religieuse-et-ques-tions-autorite-dans-le-monde-
https://www.college-de-france.fr/agenda/seminaire/norme-religieuse-et-questions-autorite-dans-le-mon
https://www.college-de-france.fr/agenda/seminaire/norme-religieuse-et-questions-autorite-dans-le-mon
https://www.college-de-france.fr/agenda/seminaire/norme-religieuse-et-questions-autorite-dans-le-mon

532 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

importe encore et toujours de revoir en profondeur, mais cette fois en fonction des
spécificités du polythéisme grec. Apres avoir rappelé quelques travaux significatifs de
cette orientation interprétative 1 on reprend le fil de I’étude lexicale, et notamment
Peunomia, dontla premiere occurrence se trouve au chant XVII de I'Odyssée (v. 487),
et la nemesis qui se fait jour chez Hésiode, méme si le verbe nemesao se rencontre déja
dans I’épopée homérique. Derritre ces termes se profile le verbe zemo, qui signifie
« distribuer, répartir », mais aussi « avoir sa part », ce qui aboutit 4 I'idée d’« habi-
ter », d’« occuper » un territoire?. Le terme de nomos reléve de la méme famille de
mots, mais n’est pas attesté chez Homere.

Le passage de I’Odyssée otr apparait exnomia place le mot en opposition a hubris.
Molestant Ulysse déguisé en mendiant, I'un des prétendants se fait rappeler a4 'ordre
par ses compagnons : « Maudit! Si ¢’était quelque dieu du ciel! Semblables 4 des
étrangers venus de loin, les dieux adoptent toutes sortes d’apparences et vont de par
les cités observer 'hubris des humains et leur eunomia » (Od. XVII, 484-487). La
mise en regard des deux termes nous donne des clés pour les comprendre I'un et
lautre : eunomia estla « juste répartition » et donc le « bon ordre » qui en découle;
Ibubris est son opposé, 4 savoir une forme d’anomie 3, d’absence d’ordre associée ici,
par contraste, au fait de bafouer ce qui revient 4 chacun. C’est ce que I'on verra plus
amplement thématisé dans Les Travaux et les Jours d’Hésiode ot la dike, entendue
comme « justice », est placée face 2 I'hubris*. Une validation de cette interprétation
de la paire contrastée exnomia/bubris dans I’Odyssée se trouve au méme chant du
poeme, avant la scéne ot Ulysse est maltraité. C’est Athéna qui a envoyé son protégé
mendier au milieu des prétendants, « pour connaitre les enaisimor et les athemistoi »,
a savoir ceux qui respectent I'azsa, « ce qui est dment alloué », « ce qui convient »,
par opposition 4 ceux qui sont sans themis, les étres dépourvus de conscience sociale
comme, par exemple, les Cyclopes qui ne connaissent ni assemblées délibératives, ni
pratique de la justice. A Peunomia correspond le comportement des étres enazsimoz,
tandis qu’a 'bubris correspond celui des athemistoi. L’enchevétrement de ces diffé-
rentes notions atteste 'importance de la notion de « dii » et de « répartition » dans
la représentation archaique du « bon ordre » des cités.

La réprobation des prétendants face a I'attitude « hubristique » de 'un des leurs
se traduit dans I'Odyssée par le verbe nemesao (XVII, 481). Ils sont indignés par un
comportement qui viole les regles élémentaires de I’hospitalité. Dans un cadre

1. Cf.le résumé des cours de 'année 2020-2021 dans le volume de I’ 4nnuaire du College de France.
2. P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris, Klincksieck, 1968, p. 742,
S.V. VEUG.

3. Voir les pages de Gernet i ce sujet, toujours indispensables : L. Gernet, Recherches sur le
développement de la pensée juridique et morale en Gréce. Etude s¢mantigue, Paris, Leroux, 1917,
p- 5-15, qui cite 2 bon droit le vers 307 de la Théogonie désignant Typhée comme hubristés et anomos.

4. L’opposition a été particulierement mise en évidence par J.-P. Vernant, Mythe et pensée chez les
Grecs, Paris, Maspero, 1985, p. 19-106.



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE 533

théogonique, une telle indignation est attestée chez Hésiode sous la forme de la
déesse Némésis. Cest elle, la « Réprobation sociale », qui se retire de la terre des
hommes pour regagner I’Olympe, avec Aidés, la « Retenue individuelle », quand
I’humanité a versé dans les exces les plus terribles de I'dge du fer (Travanx € Jours,
197-201). A Pautorégulation des comportements individuels est étroitement chevillé
le contréle social, ce qui fait écho au passage de I'Odyssée dont nous sommes partis.
Comme exnomia, nemesis releve de la racine -nem que 'on retrouve dans nemo. Cela
permet de faire ’hypothese, avec Emile Benveniste, que nemesis s’ inscrit également
dans la sphére sémantique de la répartition et de I'attribution>.

Cours 2 - Eunomia - le nomos et la norme

L’ennomia archaique n’est ni une « bonne législation », ni un régime politique
particulier, mais un principe de régulation : le terme désigne le fait de respecter ce qui
revient a chacun dans un contexte donné. De I’hubris, ’excés violent, la dé-mesure, le
hors-norme, 4 savoir tout ce qui suscite la zemesis parmi les hommes (mais aussi celle
des dieux a ’égard des hommes), exnomia prend I'exact contre-pied : C’est le sens de
la mesure, le respect de ce qui est assigné aux étres et dont 'exercice de la dzké, la jus-
tice, crée les conditions, aboutissant a la paix, I'esrené. Ce que la Théogonie I’Hésiode
traduira sur le plan divin en faisant naitre la déesse Eunomia, « Juste répartition » de
P'union de Thémis et de Zeus. Avec ses soeurs Dike et Eiréné, elle forme le groupe des
Horai, instances de régulation des rythmes cosmiques comme de la prospérité et de la
paix au sein des cités®. L’ceuvre d’Hésiode, contrairement i I’épopée homérique,
recourt au terme de zomos, dont 'analyse permet d’élargir I'investigation sur I'exno-
mia archaique. Dans la Théogonie, deux des trois occurrences du mot apparaissent
dans le prologue. La premiére s’inscrit dans le chant que font résonner les Muses
dans leurs demeures : les déesses « glorifient les zomor et les bonnes maniéres de tous
les immortels » (v. 66-67). La deuxi¢me surgit quelques vers plus loin, en ce méme
prologue, 4 propos des Muses qui viennent de naitre et qui rejoignent I’Olympe :
« Elles allaient chez leur pére, qui régne au ciel et détient tonnerre et foudre flam-
boyante, apres avoir vaincu son pére Kronos par la force. Bien comme il faut, sur

5. E.Benveniste, Nomsd ‘agent et nom d action en indo-européen, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1948,
p- 79-80 : « ... vépeat, qui implique la notion collective d’une “juste répartition”, a dfi servir de mot
d’ordre quand on avait 4 se plaindre d’une attribution injuste [...] on évoque la “juste répartition”
dans une circonstance ot1 cette “répartition” est enfreinte. » Contra E. Laroche, Histoire de la racine
nem- en grec ancien (vépw, vépeots, véuog, vouilw), Paris, Klincksieck, 1949, p. 89-113.
Cf. D. Bonanno, « Colitvare e prevenire I'indignazione: espressioni umane della zemesis nei poemi
omerici », 7z N. Cusumano et D. Motta (dir.), Xenza. Studsi in onore di Lia Marino, Rome, Sciascia,
2013, p. 13-37; eadem, « Figlia della Notte e compagna di Aidos: Nemesis, dike e il senso del limite
in Esiodo », 7z D. Bonanno, P. Funke et M. Haake (dir.), Rechtliche Verfabren und religiise
Sanktionierung in der griechisch-romischen Antike, Stuttgart, Steiner, 2016, p. 103-114.

6. Hésiode, Théogonie, 901-903. Cf. le résumé des cours de 'année 2020-2021 dans le volume de
I’ Annuaire du College de France, avec la bibliographie sur ce point.



534 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

chaque point, il a pour les immortels, ordonné les zomos et explicité les timai (“hon-
neurs”) » (v. 71-74, trad. A. Bonnafé, modifiée). Les évocations préliminaires des
Muses et de leurs chants sont comme une anticipation du poeme lui-méme, qui
chante les immortels, leurs honneurs et la répartition 4 laquelle Zeus a procédé quand
il a regu le pouvoir. Cette répartition des tZmar entre les dieux est au coeur du mythe
de souveraineté que chante la Théogonie, et le fait que nomos, fondé sur nemo,
« répartir », soit explicitement inclus dans le contenu de ce chant laisse entendre que
c’est bien une telle répartition des honneurs qui infuse les zomor glorifiés par les
Muses. De tels zomoi sont les comportements, les usages collectifs et normés de la
société divine. Si 'on traduit #nomos, les Muses chantent dés lors « les usages normés
et les bonnes manieres de tous les immortels », et leur pére a ordonné ces comporte-
ments normés — au double sens de les mettre en ordre et de les prescrire — en tant que
garant de la zhemis, le filet régulateur qui embrasse I'ensemble du cosmos.

Parmi les hommes aussi, Zeus « ordonne » un nomos, au singulier cette fois, et qui
apparait dans Les Travaux et les Jours (v. 274-281). Etroitement associée au don de la
dikeé, la justice, par Zeus aux humains, la norme de comportement qui les concerne,
et se distingue de la prédation caractéristique des animaux, doit donner congé a la
force. Les hommes ne se dévorent pas les uns les autres parce que Zeus leur a dispensé
la justice. En conséquence, en fonction de la portée de chacune des deux ceuvres
hésiodiques (stabilisation du cosmos pour la Thépgonie, hymne & Zeus et 2 sa justice
pour Les Travaux € les Jours), le nomos est un ordonnancement infusé respective-
ment par la bonne répartition des #Zmai (qui est une forme d’ex-nomia) et par la dike
(qui entrave le recours a la force). Il est significatif que ce soit le vocabulaire de la
prédation alimentaire qu’utilise Hésiode quand il parle de I'injustice des rois : ils sont
« dévoreurs de dons », dorgphagoi. Et n’oublions pas que Kronos lui-méme, en tant
que roi qui refuse de céder le pouvoir, avale ses propres enfants.

Cours 3 et 4 - Solon et Eunomia

Au début du vi€ siecle avant notre ére, I’Athénien Solon a chanté une élégie ou
Peunomia est centrale et, contrairement au po¢me de Tyrtée sur ce theme, dans le
cadre de la cité de Sparte, I'ceuvre nous a été conservée”. Ce poeme est profondément

7. Solon, fr. 4 Merkelbach-West?. Entre autres études, nombreuses, on mentionnera : W. Jaeger,
« Solons Eunomie », Sitzungsberichte der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin,
Philosophisch-Historische Klasse, vol. 11, 1926, p. 69-85 [repris dans Scripta Minora 1, Rome,
Edizioni di storia e letteratura, 1960, p. 315-337, et traduit dans Five Essays, Montréal, M. Casalini,
1966, p. 75-99]; G. Vlastos, « Solonian Justice », Classical Philology, vol. 41, 1946, p. 65-83;
F. Blaise, « Poésie, politique, religion : Solon entre les dieux et les hommes (I"Exnomie et 'Elégie aux
Muses, 4 et 13 West) », Revue de philosophie ancienne, vol. 23, n° 1, 2005, p. 3-40; J.H. Blok et
AP.M.H. Lardinois (dir.), Solon of Athens: New Historical and Philological Approaches, Leyde,
Brill, 2006; F. Blaise, Entre les dieux et les hommes. Solon le poéte-roi (analyse des poémes 4 et 13 W.),
habilitation a diriger des recherches, université Lille 3, 2006; M. Noussia-Fantuzzi, Solon the
Athenian: the Poetic Fragments, Leyde, Brill, 2010.



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE S35

enraciné dans la tradition poétique antérieure, et singulicrement dans I'ceuvre
d’Hésiode : 'analyse systématique des différents motifs du poeme de Solon I'atteste,
et conduit & mettre en question la vision de I'oeuvre comme un passage du droit cou-
tumier au droit écrit, d’une norme transcendante 2 une norme immanente, de ’auto-
rité des dieux 2 celle des hommes en ces matiéres. En effet, chez Hésiode, exnomia,
mais aussi son antonyme, dusnomia, « déréglement », ainsi que diké, « justice », ers,
« querelle », até, « aveuglement », qui ponctuent la fin du po¢me de Solon, sont des
puissances divines. Si 'on accepte que les Grecs aient pu concevoir comme telle une
exigence éthique s'imposant a la conscience, alors il est contre-productif d’affirmer
que ces notions reléveraient, chez I’Athénien, d’une tout autre vision du monde, en
quelque sorte « laicisée ». Le choix d’affecter ces termes d’une majuscule ou d’une
minuscule est une convention moderne qui ne dit rien de la mani¢re dont les mots
étaient pergus par une oreille grecque.

L’analyse de I’élégie de I’Eunomia de Solon peut étre approfondie en saisissant
Particulation qui s’opere, dans son ceuvre poétique conservée, entre puissance divine
et action politique. Les fragments 5, 34 et 36 de I’édition West sont ainsi appelés 4 la
barre pour comprendre comment se traduit le passage d’un état de dusnomia, de
« déreglement », a un état d’eunomia, de « juste répartition », dans la cité d’Athenes.
L’action de Solon telle qu’il la revendique et I'explicite dans ces fragments consiste &
cheviller étroitement I'une a 'autre la violence (i) et la justice (diké) dans le regle-
ment des conflits. En continuant d’assumer le travail d’appropriation, par Solon, de
la tradition poétique antérieure, on voit se dessiner une comparaison remarquable
entre la stasis, la « discorde » intérieure qui menace Athenes, et les combats sans
merci qui opposent les dieux dans la Théogonie, avec les actes posés par Zeus lui-
méme en vue de la stabilisation du cosmos. La résolution des conflits divins est ancrée
dans la juste répartition des honneurs entre les dieux. La solution des conflits internes
3 Athenes se trouve dans la publication de thesmoz, de « lois » écrites par Solon
« semblablement pour ’homme de peu et pour ’homme de bien, ajustant une sen-
tence droite 4 destination de chacun » (fr. 36, v. 18-20). Le fragment 36 pourrait
méme aller plus loin dans cette appropriation si 'on accepte de réintégrer le terme de
nomos dans la lecture du vers 16. En effet, certains témoins de la transmission du
texte offrent la lecture nomon (vépov) et non homon (bpod) & Pentame de ce vers, ce
qui permettrait de comprendre 'affirmation de Solon comme : « Et cela, je I'ai fait
en vertu du pouvoir (kratos) du nomos, en faisant tenir étroitement force et justice »,
et non pas : « Et cela, je I’ai fait en vertu de mon pouvoir, en faisant tenir ensemble
étroitement force et justice ». Dans cette hypothese, le kratos nomou, le « pouvoir du
nomos », serait le cadre global dans lequel s’inscrivent les thesmor qu’il dit avoir écrits,
dans la perspective du zomos, de « la norme » ordonnée par Zeus, pour les humains,
par le don de la justice. Si cette lecture est recevable, elle place en arriere-plan des actes
posés par Solon les impératifs d’un ordonnancement voulu par les dieux, et il devient
décidément trés discutable de refuser & E/ennomia, et aux autres entités de I'élégie qui
s’opposent i elle ou 'accompagnent, une potentialité divine.



536 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

Cours 5 - Le nomos-roi : prolégoménes héraclitéens

Dans la quéte des attestations archaiques de zomos en tant qu’ordonnancement
voulu par les dieux, un fragment d’Héraclite d’Ephése retient ’attention
(fr. 144 D-K®). Il présente une intéressante comparaison entre le socle commun des
logoi qu’est le logos (cf. fr. 2 D-K) et le socle commun des zomo7 humains qu’est le
nomos divin, dont il est dit qu’« il domine (kratez) autant qu’il veut, [qu’]il les pro-
tege tous et 'emporte (sur eux) ». Le caractére fragmentaire et 'obscurité de 'oeuvre
de l’Ephésien rendent difficiles I'analyse et la compréhension fine de ces assertions?.
En outre, Héraclite se démarque clairement de ses devanciers et de leurs maniéres de
décrire le monde, au premier rang desquels Homere et Hésiode. Toutefois, il conti-
nue de s’exprimer dans une langue traditionnelle, et ce travail sur la tradition laisse
percevoir des représentations partagées, fussent-elles repensées et recomposées dans
un projet spécifique. En Ioccurrence, I'articulation entre norme divine et normes
humaines résonne avec ce que laissent apparaitre les auteurs antérieurs et avec le
nomos-roi de Pindare.

Cours 6 - Le nomos-roi : de Pindare a Sophocle

C’est dans le fragment 169 de Pindare que I'appellation nomos basilens apparait.
Dans ce po¢me, deux des travaux d’Héracles sont les « témoins » de I’action de ce
« nomos, le roi de tous, mortels et immortels, [qui] commande en rendant juste ce
qui est le plus violent »°. Une analyse des occurrences du terme zomos dans les
poemes conservés de 'auteur permet de considérer que c’est bien 'ordonnancement
du monde auquel Zeus préside que désigne le nomos-roi du fragment. Le paralléle le
plus clair se trouve dans la Premiére Néméenne, o Héracles célebre le nomos de Zeus
au moment ot il obtient sa propre part d’honneur qu’est 'immortalité sur 'Olympe,
apres avoir traversé victorieusement ses épreuves et épousé Hébe, la « Jouvence »,
fille de Zeus et d’Héra. Cette attestation montre clairement que la notion de « répar-
tition », de « dévolution de part » pouvait étre encore activée dans les emplois

8. En témoigne une abondante bibliographie au sein de laquelle j’épinglerai : A. Mourelatos,
« Heraclitus, fr. 114 », American Journal of Philology, vol. 86, n° 3, 1965, p. 258-266; P. Pucci,
« Heéraclite : I'universel et le particulier », Revue de philosophie ancienne, vol. 23, n° 2, 2005,
p- 21-37; A. Macé, « Deux formes du commun en Gréce ancienne », Annales (HSS), vol. 69, n° 3,
2014, p. 659-688; M. Schofield, « Heraclitus on law (fr. 114 DK) », Rbizomata, vol. 3, n° 1, 2015,
p- 47-61; ].M. Robitzsch, « Heraclitus’ political thought », Apezron, vol. 51, n° 4, 2018, p. 405-426.

9. Sur linterprétation controversée de ce fragment, on lira notamment : M. Ostwald, « Pindar,
Nomos, and Heracles (Pindar, frg. 169 [Snell] and POxy. No. 2450, frg. 1) », Harvard Studies in
Classical Philology, vol. 69, 1965, p. 109-138; C. Pavese, « The new Heracles poem of Pindar »,
Harvard Studies in Classical Philology, vol. 72,1968, p. 47-88; H. Lloyd-Jones, « Pindar fr. 169 »,
Harvard Studies in Classical Philology, vol. 76,1972, p. 45-56; M. Gigante, Nomos basilens, con un
appendice, Naples, Bibliopolis, 1993; P. Kyriakou, « The violence of nomos in Pindar fr. 169a »,
Materiali e discussioni per l'analisi dei testi classici, vol. 48,2002, p. 195-206; M. Payne, « On being
vatic: Pindar, pragmatism, and historicism », American Journal of Philology, vol. 127, n° 2, 2006,
p. 159-184.



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE 537

poétiques du mot au début du ve siécle avant notre ére!®. Parmi les humains
— puisque Pindare fait du nomos le roi de tous, qu’ils soient hommes ou dieux -, ce
sont les sociétés qui sont I'aréne ou se déploie le zomos en tant qu’« usage normé »,
« norme de comportement ».

C’est une telle aréne que dessine I’4ntigone de Sophocle, avec le nomos au coeur du
drame qui se joue entre Créon et sa niéce. Quittant résolument la fin de ’archaisme,
c’est dans I’Athenes classique que se situe la tragédie. Tous les protagonistes, que ce
soit Créon, Antigone ou le cheeur, en invoquant les zomoz dans leurs arguments res-
pectifs, mettent en scene le conflit des principes qui commandent aux usages normés
d’une cité. En dépit de la célebre invocation des agrapta nomima, les « usages non
écrits » des vers 454-455, par ’héroine face a Créon, I’Antigone n’est pas la tragédie
qui opposerait un droit oral, d’origine divine, & un droit écrit d’origine humaine.
L’atteste notamment la référence récurrente  la proclamation effectuée par Créon :
c’est une injonction tout orale qui interdit 4 quiconque d’ensevelir Polynice et non
une « loi écrite ». En outre, quand il oppose ses arguments 4 ceux du choeur qui
invoque le vouloir des dieux, le régent de Thebes se prévaut lui aussi du soutien des
dieux face 4 I'attaque subie par la cité de la part du fils d’GEdipe (v. 285-289). Le point
central de cette « guerre des normes » est la question de la légitimité des principes
qu’elles mettent en ceuvre. Comme I’a bien montré Edward Harris, dans le cadre de
I’Athénes démocratique ol se joue la tragédie, un zomos ne peut tirer sa légitimité
d’un seul homme, fat-il au pouvoirll. Quand il prend la mesure de son erreur, Créon
se précipite pour délivrer Antigone qu’il a fait enfermer en déclarant : « Ah!jai bien
peur que le mieux ne soit pour ’homme d’observer les zomoz institués jusqu’au der-
nier jour de son existence » (v. 1113-1114). Ces kathestotes nomoi, « usages insti-
tués », sont I'exact opposé des décisions arbitraires d’un seul. Dans un tout autre
genre documentaire, néanmoins comparable sur ce point, le serment des éphébes
athéniens, conservé par une inscription du 1v© siécle avant notre ¢ére, fait référence
aux thesmoi hidrumenoi, aux « lois établies », auxquelles les jeunes gens devront
obéir, ainsi qu’aux lois « qui seront établies en conscience (emphronas) a avenir » 12,
Les usages normés de la cité — que ce soient les coutumes ancestrales ou les décisions
prises « en conscience » par la communauté - s’inscrivent encore et toujours dansle
large filet régulateur qu’est le nomos de Zeus inspiré par themis.

10. C’est en outre ce sens-la qu’un scholiaste attribue ultérieurement au passage : schol. ad Pind.
Nem. 1, 112a-b Drachmann.

11. E.M. Harris, « Antigone the lawyer, or the ambiguities of Nomos », in E.M. Harris et
L.R. Rubinstein (dir.), 7he Law and the Courts in Ancient Greece, Londres, Duckworth, 2004,
p. 1956

12. PJ. Rhodes et R. Osborne, Greck Historical Inscriptions, 404-323 BC, Oxford, Oxford
University Press, 2003, n°® 88.



538 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

Cours 7 et 8 - La piété comme norme : eusebeia et hosiotés

Apres avoir exploré la maniere dont les dieux étaient susceptibles — dans I'imagi-
naire grec — d’infuser, voire d’imposer des normes aux hommes, on interroge la piété
comme norme de comportement des humains 4 I’égard du monde suprahumain. Le
premier volet de enquéte s’attache au champ sémantique de exsebeia, qui se réfere
a ce que P'on traduit par « piété » 13, 1l faut attendre le vI¢ siecle avant notre ére pour
voir apparaitre cette famille de mots dans les textes qui nous ont été conservés. Quel
est dés lors le vocabulaire qui permet de circonscrire la « piété » avant que le mot ne
dise explicitement la chose, que ce soit dans I’épopée homérique ou dans 'ccuvre
d’Hésiode? Une partie de la réponse se trouve dans les multiples passages ou se
déploie, dans I'épopée, la notion de comportement adéquat a I’égard des dieux, mais
aussi des parents et des hotes. Trés significatif a cet égard est le passage du chant XVII
de I’Odyssée, évoqué plus haut, ot Antinoos maltraite Ulysse déguisé en mendiant :
c’est Peunomia qui désigne le juste comportement, fondé sur I'attribution a chacun
de ce qui lui revient. Cette bonne conduite des hommes 4 I’égard des impératifs de la
themis pourra plus tard recevoir le nom d’eusebeia et la composition méme du terme
eunomia ne dissuade pas de raisonner ainsi. Mais exnomia est un hapax chez Homere,
ce qui limite la portée de I’analyse et la comparaison entre des contextes distincts.
Plus globalement, c’est I’évocation concrete des actes posés en ’honneur des dieux
qui dit la piété des humains — par exemple les sacrifices réguliers qu'Hector offre a
Zeus dans la cité de Troie!# — et le « souci du regard des dieux » ou la « crainte mélée
de respect » qui commande 2 leur comportement!>. Avant que n’apparaisse le terme
eusebeia, le champ sémantique auquel il appartient est attesté par le verbe sebein-
sebomat et le substantif sebas en quelques rares occurrences dans la poésie hexamé-
trique, qui désignent toutes un sentiment de respect qui inspire une conduite
adéquate et juste & I'égard de celui ou celle qui la suscite. Le vocabulaire de 'eusebeia
qui s’impose 2 la fin de la période archaique désigne une norme de comportement
qui remonte au témoignage de I'épopée qui déployait pour la décrire un autre
lexique. Mais dans tous les cas, avant le terme exsebeia et avec lui, le lien avec un com-
portement juste est particulierement étroit. C’est peut-étre la raison pour laquelle
c’est la référence 4 un sentiment qui se fait jour pour désigner la piété, assortie d’un
jugement de valeur positif (avec le préfixe ex-). L’eusebeia mélange étroitement le sen-
timent et I’émotion désignés par sebas, la révérence impérative, et I’évaluation posi-
tive de la conduite qu’elle induit.

13. Cf. L. Bruit, Le Commerce des dieux. Eusebeia. Essai sur la piété en Gréce ancienne, Paris, La
Découverte, 2001; J. Rudhardt, « Essai sur la religion grecque », 7z : Opera inedita, édités par
P. Borgeaud et V. Pirenne-Delforge, Li¢ge, Presses universitaires de Liege, coll. « Kernos sup-
pléments », vol. 19, 2008, p. 69-99.

14. Homere, fliade IV, 44-49.

15. Homere, lliade1, 20-21; V1, 266-267; X V1, 384-388; Hésiode, Travaux €5 Jours, 134-139.



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE 539

Dans le registre de la piété en tant que norme, la famille de hosié, hosios, hosiotés
occupe une place importante. Les diverses occurrences du substantif hosie dans
P'Odyssée et les Hymnes homérigues sont intimement lides aux honneurs que les
hommes doivent rendre au monde supra-humain. Le terme désigne également les
attitudes adéquates a I’égard d’autres humains, sous le regard des dieux qui sanc-
tionnent ces gestes et ces paroles. L’expression négative ouk hosié est de ce point de
vue trés proche de I'expression o themis dans sa portée régulatrice. Mais si themis est
un vaste filet régulateur qui englobe 'ordre du monde dont Zeus est le garant, la por-
tée de I'hosié se limite aux normes de comportement qui forment les obligations des
hommes commandées par les dieux, que ce soit entre hommes et dieux, ou parmi les
hommes. Apres la fin de la période archaique, le substantif n’est plus guére en usage,
mais ’adjectif hosios prend le relais pour désigner ce type de norme, au méme moment
ot le substantif exsebeia et les mots de sa famille se développent eux aussi. Le Socrate
de Platon, dans I’Euthyphron, use de 'une et autre famille de mots de fagon inter-
changeable et précise en outre que I'hosion est une partie du dzkaion, et donc insépa-
rable de la justice. En conséquence, 'eusebeia est la piété vue sous Pangle du respect
scrupuleux suscité par les dieux, tandis que I’bosion est la piété vue sous I'angle de la
norme que ces derniers produisent. Ces deux regards sur la piété incluent 'une et
Iautre de ses expressions dans le registre de ce qui est juste.

Cours 9 - Hiera kai hosia

Dans la lignée des analyses précédentes de ’adjectif hosios, la formule hiera kai hosia
mérite qu’on s’y arréte. Elle est surtout attestée dans la documentation officielle athé-
nienne et participe de la définition de la citoyenneté : étre citoyen, c’est notamment
« avoir part aux biera et aux hosia ». Cest également la protection des hiera kai hosia
a laquelle s’engagent les éphebes de la cité dans le serment évoqué plus haut. Comme
elle fait évidemment référence aux « choses sacrées », et que la dichotomie « choses
sacrées/choses profanes », voire « sacré/profane » tout court, a profondément mar-
qué les investigations sur la religion depuis le x1x¢ siecle, la formule a pu étre interpré-
tée comme P'expression de cette oppositionlé. Et, de fait, des inscriptions crétoises
offrent exemple d’une conjonction comparable en plagant en regard les « choses
divines » (theia) et les « choses humaines » (anthropina). Toutefois, Panalyse du
champ sémantique de ’bosion menée précédemment laisse entendre que cette famille
de mots n’a pas grand-chose a voir avec ce que nous qualifions de profane. En outre,
rabattre les « choses humaines » sur ce qui serait « profane » est assurément réduc-
teur. Il convient d’articuler les hosia aux anthripina en les pensant « en grec », sans
projeter sur ces termes nos propres catégories d’analyses. Dés lors, en s’appuyant sur
les usages de I'adjectif hosios par Ihistorien Thucydide, il est possible de circonscrire

16. Voir les réflexions critiques de S. Peels, Hosios: 4 Semantic Study of Greek Piety, Leyde, Brill,
2016, passim, et de J. Blok, Citizenship in Classical Athens, Cambridge, Cambridge University
Press, 2017, p. 57-99, avec la bibliographie antérieure.



540 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

d’une maniere plus précise encore la dimension régulatrice des comportements ainsi
qualifiés, leur insertion dans un cadre normatif congcu comme divin et, en consé-
quence, leur étroite relation 2 la notion de piété. Ce que désigne la formule hiera kai
hosia recouvre au sein de la collectivité une dimension que nous divisons, nous
modernes, en conscience sociale, morale, religieuse, voire politique, mais qui, dans les
cités grecques, forme un tout indissociable ou,  tout le moins, fait I'objet d’intersec-
tions rendant invalide toute dichotomie stricte de type « sacré/profane ».

Cours 10 - Normes rituelles

Depuis la publication des Leges graecorum sacrae de H. von Prott et L. Zichen a
Pentame du xx€ siecle, les textes épigraphiques prescriptifs portant sur les affaires des
dieux ont été qualifiés de « lois sacrées ». En ce début du xx1° si¢cle, une telle catégo-
rie documentaire a été largement questionnée, remise en cause, et le projet de
Collection of Greek Ritual Norms a proposé de lui substituer la notion moins problé-
matique de « normes rituelles »17. Mais de quels types de normes s’agit-il, en regard
de ce que 'on a pergu jusqu’ici de la norme religieuse en pays grec? Une inscription
concernant la pureté du sanctuaire d’Alektrona a Ialysos sur I'lle de Rhodes est
convoquée pour affronter ce questionnement (CGRN 90, ca 300 avant notre ¢re).
En effet, elle constitue un bel exemple de hiérarchie des normes en matiére cultuelle
et la difficulté de déterminer avec certitude ce que recouvre le terme zomos dans ses
différentes occurrences. S’agit-il de la législation officielle de la cité, consignée par
écrit? S’agit-il de normes coutumiéres conservées oralement? La référence aux patria,
les « coutumes ancestrales » du groupe concerné atteste I'inscription — réelle ou fan-
tasmée — de ces prescriptions dans la longueur du temps. Mais ce patrimoine n’était
pas incompatible avec la nouveauté, qui était construite sur cet arricre-plan et en
fonction de lui. Enfin, la notion de hieros nomos, qui semble valider le label de « loi
sacrée », est examinée en quelques—unes de ses occurrences, qui s’avérent tout aussi
plurielles et tout aussi peu rigides que le syst¢me global dans lequel elles s’inscrivent.

17. Sur ce dossier, on peut citer, entre autres : R.C.T. Parker, « What are Greek sacred laws? »,
in E.M. Harris et L. Rubinstein (dir.), The Laws and The Courts in Ancient Greece, Londres,
Duckworth, 2004, p. 57-70; E. Lupu, Greek Sacred Law: A Collection of New Documents, Leyde, Brill,
coll. « Religions of the Graeco-Roman World », vol. 152, 20052; A. Chaniotis, « The dynamics of
ritual norms in Greek cult », 7z P. Brulé, La Norme en matiére rflz'gz'c’we en Grece ancienne, Licge,
Presses universitaires de Liege, coll. « Kernos suppléments », vol. 21, 2009, p. 91-105; J.-M. Carbon et
V. Pirenne-Delforge, « Beyond Greek “Sacred Laws” », Kernos, vol. 25, 2012, p. 163-182; eidem,
« Codifying “Sacred Laws” in Ancient Greece », iz D. Jaillard et C. Nihan (dir.), Legal Codification
in Ancient Greece and Ancient Israel, Wiesbaden, Harrassowitz, 2017, p. 141-157; M. Dreher,
« “Heiliges Recht” and “Heilige Gesetze™: law, religion, and magic in Ancient Greece »,
in PJ. Perlman (dir.), Ancient Greek Law in the 21th Century, Austin, 2018, p. 85-103; J.-M. Carbon
et V. Pirenne-Delforge, « Two notes on the Collection of Greek ritual norms: looking back, looking
forward », Axon: Greek Historical Inscriptions, vol. 3, n° 2, 2019 [en ligne].



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE 541

Cours 11 - En guise de conclusion

La legon récapitule les acquis des deux années de cours sur la norme religieuse et les
questions d’autorité dans le monde grec. La thématique était vaste et c’est sous 'angle
spécifique d’une interrogation sur la place des dieux dans la réflexion normative des
Grecs qu’elle a été abordée. Le domaine de « la loi » fait partie des lieux ot le pré-
tendu miracle grec se serait cristallisé, comme en quelques autres ot les Grecs auraient
donné congé 4 leurs dieux. Au contraire, le point de vue ici adopté entendait prendre
en considération le polythéisme comme matrice possible de cette créativité grecque,
ou 4 tout le moins comme cadre propice 4 son épanouissement.

Par I’étude approfondie des usages du champ lexical de la themis et de celui du
nomos en poésie et en prose jusqu’a la fin du v© siecle avant notre ¢re, et dans les
normes rituelles épigraphiques, on a mis au jour quelques-uns des mécanismes 4
Poeuvre dans les représentations de la norme : la puissance régulatrice portée par la
themis et dont Zeus est le garant; la référence & un nomos divin englobant qui peut
s’identifier & Zeus lui-méme; 'importance de I'idée de répartition attachée au nomos,
et de la dévolution de la part qui revient 4 chacun dans le cadre de la répartition des
timai; omniprésence de dike, « justice », pour exprimer le cadre qui accueille tous
les types de relations au sein des sociétés humaines, et entre hommes et dieux; 'émer-
gence progressive du double champ lexical de la piété, celui de Peusebeia et celui de
I’bosion, relevant du besoin d’affiner 'expression d’une juste relation aux dieux sous
différents angles.

L’importance du zomos dans cette approche du polythéisme par la norme (ou de
la norme par le polythéisme!) n’est pas contradictoire avec le constat que le zomos
n’était pas « sacré » en soi, méme si un zomos theios peut étre congu comme ’hori-
zon d’attente des nomoz des cités. Les seules occurrences de I'expression hieros nomos
relevent soit du fait que les décisions en question concernent les hzera (mais encore
cela n’avait-il rien de systématique) ou, peut-étre, comme Iécrit Platon, que le
nomos en question était passé par la sanction directe de 'oracle de Delphes. La légiti-
mité des zomoi humains et le juste, le dikaion, qui s’y rattache, s’ancrent dans un
ordre du monde congu comme supérieur a eux. Cet ordre reléeve de principes de
répartition adéquate dont les communautés doivent se saisir tout en conservant une
large marge de manceuvre, de négociation et de discussion dans I’application de tels
principes. Les dieux sont des partenaires présents dans le monde qu’ils ont mis en
ordre par répartition.



542 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

SEMINAIRE (EN LIEN AVEC LE COURS)

Séminaire 1 - What has citizenship to do with the gods?
Reflections on the religious foundations of ancient Greek citizenship

Josine Blok (professeur émérite 4 'université d’Utrecht), le 8 février 2022

Citizenship has two components: membership of the group of citizens (the citizen
body) and the rights, duties, and obligations the citizens have towards the commu-
nity and the state. Each of these components, as well as the connection between
them, is shaped by formal rules (laws) and informal conventions and values. In classi-
cal Greece membership of the citizen body formally depended on descent, while the
community as such consisted in their shared heritage (¢4 patroia), the total of their
material and immaterial goods, founded on the common cult of the gods. In classical
Athens, this communal religious foundation was called ta hiera kai ta hosia, all the
gifts to the gods and all obligations of humans towards each other and towards the
gods that were pleasing to the gods. In my contribution to the séminaire, 1 clarify
this element of Greek citizenship in more detail and discuss some of the critical
responses by colleagues to my viewpoints.

Séminaire 2 - La naissance de la politique. Autorité humaine
et ordre divin dans les poémes homériques et hésiodiques

Christophe Pébarthe (professeur a I'université de Bordeaux), le 8 février 2022

Des études classiques ont expliqué la naissance de la polis en mettant en avant le
logos et le meson. Le discours, tenu en public, marquerait 'avénement d’un monde
nouveau dans lequel la persuasion aurait remplacé la force. Désormais, efficacité de
la parole supposerait 'approbation du groupe social et ne nécessiterait pas I'interven-
tion des divinités. D’autres travaux ont préféré évoquer, sans véritablement I'expli-
quer, I'extension d’'un domaine soumis, non plus au cours naturel des choses, mais
aux actions humaines. D’autres encore envisagent des individus s’agrégeant progres-
sivement jusqu’a former une communauté civique ou bien des transformations des
conditions matérielles. Toutes ces explications ont en commun de n’accorder aucune
place au monde divin, comme si celui-ci occupait, dans les conceptions grecques, la
méme position par rapport au monde humain que dans certaines conceptions
contemporaines, pris dans la logique du couple immanence/transcendance.

Pourtant, comme le rappelait naguere Jean-Pierre Vernant dans sa Legon inangurale
au Collége de France, « I'insertion du religieux dans la vie sociale, 4 ses divers étages, ses
liens avec I'individu, sa vie, sa survie, ne prétent pas 4 une délimitation précise du
domaine de la religion ». La lecture des poémes homériques et hésiodiques confirme
Pexistence d’une tout autre articulation entre les univers divin et mortel. Elle invite a
comprendre les transformations du monde grec archaique autrement. Cest en pen-
sant conjointement les étres humains et les divinités, a partir d’une méme grille de lec-
ture, qu’il a été possible aux poetes de rendre compte de I'émergence d’une sphere



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE 543

dans laquelle 'ordre divin ne fondait pas 'autorité humaine. Celle-ci pouvait dés lors
étre le produit d’une activité collective — ou travail social —, la politique.

Séminaire 3 - Examining Greek piety - hosiotés and near-synonyms
Saskia Peels (professeure assistante a 'université de Groningen), le 22 février 2022

In this lecture we address hosiotés, one of the ancient Greek words that refers
to “piety”. Hosiotés was a key notion in classical Greek religion, reflecting a core value
in Athenian democracy. The term refers to what humans should do to please the
gods and to obey (unwritten) religious norms. By using methods from modern lin-
guistics, I show that the meaning of hosiotés, usually considered as highly problematic
and paradoxical in the scholarly literature, is in fact straightforward. Contrary to
what has been argued, the word hosios does not have two radically opposed meanings
(“sacred” and “profane”). We compare the notion of hosiotés with near-synonymous
key notions, such as eusebeia (another word for piety), dikaiosoné (justice) and themis
(also referring to unwritten norms). Finally, we examine what it means when Greek
authors say that gods, too, are hosios.

Séminaire 4 - Inscribing the divine: theoi headings
in Greek inscriptions

Rebecca Van Hove (professeure assistante 4 I'Université de Groningen),
le 22 février 2022

Many different types of public inscriptions in ancient Greece included the word
theoi, “gods”, as heading. Long noted, this heading has also long been passed over,
usually considered so formulaic as to lack much significance. Yet this divine invoca-
tion was more varied and complex than is often supposed: through a systematic anal-
ysis of the theoi and theos headings from the Archaic and Classical periods, this
seminar will explore the consequences of taking theor seriously as a reference to the
divine. It will discuss the heading’s presentation, the connotations it came to carry
over time, and its relationship to agathé tyche, another popular inscriptional heading.
Paying attention to the materiality of the inscribed texts that include theoz and theos,
and the undetermined nature of these headings as divine names, will allow us to
re-examine the purpose and meaning of these divine headings.

Séminaire 5 - La recherche de la vérité dans la Gréce archaique

Pierre Vesperini (chargé de recherche au CNRS), le 8 mars 2022
(en visioconférence)

Du grand livre de Marcel Detienne Les Maitres de vérité dans la Gréce archaique
(1967), on a gardé I'image d’une sorte de « premier 4ge » de la « pensée grecque », au
cours duquel atdes, devins, « rois de justice » et autres « sages » (sophor) auraient
possédé et proclamé a leurs contemporains des vérités inspirées par les dieux. C’est



544 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

dans un deuxi¢éme temps, et au prix d’une « laicisation » du savoir, qu’aurait pu
naitre la philosophie au sens tout a la fois de recherche (et non plus possession) du
vrai, et de critique de la doxa : mythes, traditions, autorités, en un mot, « conglomé-
rat hérité », pour le dire avec Gilbert Murray.

Ce qu’on voudrait tenter de montrer ici, c’est que ce schéma évolutionniste est
trompeur. Les « maitres de vérité » n’ont pas disparu avec le passage a la philosophie.
Qu'’il suffise de penser a Epicure, symbole du rationalisme philosophique il en fut.
Et, symétriquement, I'idée de recherche et I'idée d’examen sont présentes des les
débuts de la pensée grecque, en ce qu’elles sont en fait inhérentes 4 I'esprit méme du
polythéisme grec.

Séminaire 6 - Chanter les lois, d’'Hésiode a Critias
Antoine Chabod (ATER 2 I'université de Rouen), le 8 mars 2022

Selon le schéma décrit précédemment, la « laicisation » supposée du savoir et de
la parole au début de la période archaique aurait en outre permis I'émergence du
droit, apres une phase primitive que I’on qualifie parfois de « prédroit » 4 la suite de
Louis Gernet. Ce prédroit, de tradition orale et religieuse laisserait sa place, au
milieu du vir€ siécle av. J.C., 2 un droit formel, rationnel et laic, discuté et affiché au
coeur des cités.

Ce grand récit s’avere également trompeur. On aurait tort, la encore, de se débar-
rasser hitivement des « maitres de vérité », et tout particuli¢rement de leurs qualités
de poetes. Car la poésie grecque, composée pour étre chantée lors de performances
rituelles, crée les conditions d’énonciation d’une parole normative. Souvent admis
pour la poésie homérique, ce fait ne disparait pas avec I'essor des cités grecques et la
prétention des poctes a chanter le droit est toujours vive chez les Athéniens du
vesiecle. Or, contre toute forme de laicisation c’est avant tout I'inspiration divine du

pocte et ’énonciation rituelle qui permettent de chanter des lois avec succes.

Séminaire 7 - Exousia: the Greek concept of authority
and its relationship to the gods

Carmine Pisano (chercheur 4 I'université de Naples — Federico II), le 22 mars 2022
(annulé)

In Western culture, “authority” is a concept closely linked on the one hand to the
Roman auctoritas and on the other to the written tradition with its set of “authors”
and “canonical texts”. It is therefore not surprising that modern scholars have long
denied the existence of authority in a predominantly oral culture such as that of
ancient Greece or that they have limited themselves to looking in the Greek world for
something akin to auctoritas understood as the capacity of an agent or auctor to
“increase” (augere), to carry out a certain process. In contrast to this approach, this
lecture is aimed at identifying the experiences of the Greeks within the conceptual



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE 545

framework of “their” notion of authority which presents itself as exousia, “faculty,
possibility” (from Greek éx-est “it is possible”), granted to someone by an external
source, to act or speak in a compelling form. Having shed some light on the Greek
concept of authority, we will then investigate its relationship to the gods. In Homer,
the authority of the chief or basiless derives from Zeus, the sovereign deity who gave
Agamemnon “sceptre and rules so that he may provide for others” (ZZ. II, 206; IX,
99). By borrowing the categories of analysis from the study of oral traditions, we will
show that in a world that does not have written laws the sceptre functions as the visi-
ble trace of an invisible network of relations binding Zeus to Agamemnon,
Agamemnon to the other chiefs, the chiefs to simple soldiers. Finally, we will see how
the sceptre acts as a means of relations also in Chaeronea, in Roman age Boeotia,
where it is revered as the main deity of the city in the context of a cult probably dedi-
cated to Zeus.

Séminaire 8 - L'auctoritas, une conception romaine de la cité
et de ses rapports aux dieux

Yann Berthelet (professeur a 'université de Liege), le 22 mars 2022

Dans le but d’offrir un contrepoint romain a I'intervention de Carmine Pisano sur
Iautorité grecque et sa relation aux dieux, la conférence se donne comme objectif de
discuter une affirmation de H. Arendt!® selon laquelle les dieux romains auraient eu
sur leurs concitoyens mortels de 'autorité plus que du pouvoir : « Les dieux aussi
ont de I'autorité chez les hommes, plus quun pouvoir sur eux; ils “augmentent” et
confirment les actions humaines mais ne les commandent pas. »

Notion constitutive de la culture politique romaine, 'auctoritas désignait la capa-
cité d’un individu ou d’un groupe, indissociable d’une position de prestige au sein de
la cité, 3 donner un avis ou un conseil qui avait du poids et que I'on écoutait, i susci-
ter et légitimer I'action d’autrui. Sur le plan des institutions publiques, les fonctions
d’auctoritas, celles de sénateurs et de prétres, contrebalangaient les fonctions coerci-
tives des magistrats, détenteurs de potestas, avec ou sans imperium.

Or, 4 Rome, les citoyens supérieurs étaient par excellence les dieux. Peut-on pour
autant vraiment dire, comme le propose H. Arendt, qu’ils exergaient davantage une
auctoritas qu'un pouvoir coercitif sur leurs concitoyens humains? En essayant de
répondre 4 cette question, la conférence cherchera 4 évaluer, 4 travers quelques
études de cas, dans quelle mesure la projection théologique des termes institutionnels
d’auctoritas, de potestas et d’imperium, pratiquée par les Romains eux-mémes, est

opératoire pour appréhender les relations entre hommes et dieux 4 Rome.

18. La Crise de la culture. Huit exercices de pensée politique, Paris, 1972, p. 162.



546 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

Séminaire 9 - Greek priests as creators and guardians
of collective memories

Beate Dignas (professeure a P'université d’Oxford), le 5 avril 2022

Whether in the context of ancient memory studies, or stemming from an interest
in local histories, recent scholarship has emphasised the significance of Greek sanctu-
aries as crucial memory media. They were anchors of collective experience and excep-
tional focal points that displayed societal processes and policies. From the fourth
century BCE and especially the Hellenistic period onwards, we observe intense local
interest in recording lists of votive offerings and epiphanies of the respective patron
deity, which in their most elaborate form represented local historiographies. In line
with a general understanding of Greek priesthood, scholars comment on the involve-
ment of priests in these processes as members of the local elite, and perhaps as indi-
viduals with privileged temporary access to temple archives. The paper argues for a
crucial role of Greek priests as creators and guardians of collective memories. While
not agents in a regular and formalised process, as in other ancient societies, priests
had the opportunity to use this role in order to forge authority, for themselves and
future holders of priesthood.

Séminaire 10 - Produire une parole d'autorité religieuse :
le cas des oracles et de leurs agents

Manfred Lesgourgues (ATER au College de France)

En Grece ancienne, les sanctuaires oraculaires, et Delphes en particulier, étaient le
lieu de production des « plus grandes, des plus belles et des premieres des lois »
(Platon, République, 427b) : les oracles. Attribués au dieu lui-méme, ces arréts s’im-
posaient tant dans le domaine religieux que dans le domaine politique. Cependant,
voir dans cette attribution divine la seule source de 'autorité oraculaire est en grande
partie simpliste. Les sanctuaires oraculaires sont en effet des institutions productrices
de normes et  ce titre mettent en place un processus de construction et d’authentifi-
cation de la parole divine qui passe par différents agents humains, allant de la Pythie
au secrétaire du dieu. Il s’agit donc de s’interroger sur la maniere dont ces agents, par
leur sélection, leur formation, leur mise en scéne et leur collaboration, sont les dépo-
sitaires d’une autorité religieuse qui se cristallise dans I’énoncé oraculaire.

COLLOQUE - « DIEUX DES GRECS ET DIEUX DES AUTRES.
AUTOUR DE L'INSCRIPTION DE MARMARINI (THESSALIE), CGRN 225 »

Ce colloque s’est tenu les 6 et 7 janvier 2022, en format hybride et sans
enregistrement.

En 2002 a été mise au jour, au lieu-dit Marmarini, 4 quelque 15 kilometres au
nord-est de la ville de Larisa en Thessalie, une imposante stele de pierre inscrite, en



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE 547

grec, sur ses deux faces et datée de la premiere moitié du 11° siecle avant notre ére. Le
texte prescrit toute une série de rituels sacrificiels et purificatoires dans le sanctuaire
d’une déesse d’origine proche-orientale mais qui reste anonyme. Ce lieu sacré était
probablement lié 4 une association ot Grecs et non Grecs se rencontraient et intera-
gissaient dans le cadre du culte de cette déesse.

L’inscription a été publiée en 2015, puis republiée en 2017, et une édition en ligne
a été publiée par Jan-Mathieu Carbon et de Vinciane Pirenne-Delforge dans le cadre
du site Collection of Greek Ritual Norms (CGRN), ou le texte de Marmarini porte le
numéro 2251, Pour alimenter la réflexion autour de ce texte exceptionnel, ont été
réunis des spécialistes des diverses aires géographiques dont provenaient vraisembla-
blement les acteurs parties prenantes de I’association qui a contribué 4 I'élaboration
du reglement.

L’atelier a permis d’apporter toute une série d’éclairages différents, tant sur I'iden-
tité de certains dieux honorés dans ce sanctuaire thessalien que sur les rituels variés
qui y étaient accomplis. Chaque participant s’est saisi d’un aspect du texte pour par-
tager les réflexions que son propre terrain d’investigation lui permet d’émettre.
Programme :

* Vinciane Pirenne-Delforge et Jan-Mathieu Carbon : introduction;

* Sophie Minon : « Notes philologiques, linguistiques et onomatologiques » ;

* Corinne Bonnet, Fabio Porzia et Claudio Biagetti : « Ex oriente lux? L’ins-
cription vue du Proche-Orient »;

* Robert Parker: « Sacrificing in a multi-cultural world »;

Christophe Chandezon et Bruno D’Andrea : « Animaux et construction d’un
bestiaire sacrificiel dans I'inscription de Marmarini »;

Sebastian Zerhoch: « The role of liquids »;

Sylvain Lebreton : « Artemis Phulaké et Apollon Pulouchos (CGRN 225 A,
1. 16-17) : un couple inédit? »;

Herbert Niehr : « La pureté rituelle de la femme selon I'inscription de Marmarini
et le Lévitique »;

* Lionel Marti : « Offrandes alimentaires aux divinités et rituels “d la mode de”
dans Pinscription de Marmarini : une influence mésopotamienne sur le monde
grec ou vice-versa? ».

19. J.-M. Carbon et V. Pirenne-Delforge, « CGRN 225: Dossier of regulations concerning the cult
of the Goddess at Marmarini (near Larisa) », Collection of Greek Ritual Norms (CGRN), 2017-,
https://doi.org/10.54510/CGRN225.


https://doi.org/10.54510/CGRN225

548 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

COURS A L'EXTERIEUR

Au printemps 2022, un cours a été donné 4 la Maison frangaise d’Oxford, intitulé
« Did the Greeks believe in their gods? ».

RECHERCHE

VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

Norme religieuse et questions d’autorité dans le monde grec (cf. le résumé des
cours de 'année).

Préparation d’une étude présentée lors de I'atelier « Dieux d’Homere IV »
(Treilles, mai 2022) sous le titre « Un éventail des possibles : genos des dieux, genos
des hommes dans la poésie archaique ».

COLLECTIF

Poursuite du projet Collection of Greek Ritual Norms (CGRN), en collaboration
avec une équipe de recherche internationale.

GINEVRA BENEDETTI

Recherches sur I’étude iconographique des artefacts artistiques anciens connus
sous le label moderne de « représentations panthées ». Préparation d’un article pro-
grammatique sur cette thématique en collaboration avec Richard Veymiers.

Préparation d’un article sur la formule divine « di7 deaeque omnes » dans les ins-
criptions votives latines.

Préparation de la publication de la these de doctorat portant sur le dieu Panthe(i)os/
Pantheus dans le monde grec et romain.

MANFRED LESGOURGUES

Recherches sur les liens entre les oracles grecs et la mise en place de normes reli-
gieuses, a travers : 1) la participation 4 I’édition et aux commentaires d’inscriptions
du projet Collection of Greek Ritual Norms; 2) la participation 4 I'atelier « Imposer la
norme religieuse en Grece antique » des Celtic Conferences de Lyon, avec la commu-
nication : « Oracles et normes religieuses : autour de la formule “kata manteian” et
de ses variantes ».



RELIGION, HISTOIRE ET SOCIETE DANS LE MONDE GREC ANTIQUE 549

Recherches sur les liens entre les normes de genre et la religion en Grece ancienne 2
travers : 1) la participation 4 la journée d’étude « Le genre du luxe dans le monde grec
ancien » organisée par F. Gherchanoc et N. Villaceque, avec la communication
« Entre edxoopia et molvtédewn : quelle place pour le luxe chez les prétres grecs? »,
qui a donné lieu rédaction de I’article « Luxe, prétre et masculinité », 4 paraitre dans
la revue Metis; 2) la rédaction de trois notices pour IEncyclopédie de I’Homme grec,
dirigée par L. Bodiou et V. Mehle : « Agents de culte », « Puissances divines » et
« Tirésias ».

Recherches sur les liens entre oracles et tirage au sort dans le monde grec, a travers
la participation au colloque international « Le tirage au sort dans le monde
romain », organisé par F. Hurlet et J. Bothorel, avec la communication « Le tirage
au sort dans les pratiques divinatoires grecques : usages attestés et constructions
historiographiques ».

Préparation de la publication de la these de doctorat Construire la parole des dieux.

PUBLICATIONS

LIVRE (TRADUCTION)

Pirenne-Delforge V. et Pironti G., The Hera of Zeus: Intimate Enemy, Ultimate Spouse,
trad. angl. par R. Geuss, Cambridge, Cambridge University Press, 2022 [éd. originale : L’Héra
de Zeus : ennemie intime, épouse definitive, Paris, Les Belles Lettres, 2016].

EDITIONS

Pirenne-Delforge V. et Quintana-Murci L. (dir.), Civilisations : questionner lidentité et la
diversité, Paris, Odile Jacob, coll. « Colloques de rentrée du Collége de France », 2021.

Motte A. et Pirenne-Delforge V. (dir.), Kernos. Revue internationale et pluridisciplinaire de
religion grecque antigue, vol. 34, 2021.

ARTICLES DE REVUES

Pirenne-Delforge V., « Banqueter aprés un enagismos? Réflexions sur une nouvelle inscription
de Téos », Revue des études grecques, vol. 134, n° 2, 2021, p. 265-292.

Bonnet C., Pironti G. et Pirenne-Delforge V., « Prendre les dieux grecs au sérieux : Marcel
Detienne au miroir de Walter Otto », Anabases, vol. 35, 2022, p. 165-185.

ARTICLES DE COLLECTIFS

Pirenne-Delforge V., « Conclusion », 7z S. Huber, et W. Van Andringa (dir.), Cétoyer les
dieux. L'organisation des espaces dans les sanctuaires romains, Athenes, Ecole francaise



550 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

d’Athenes, coll. « Bulletin de correspondance hellénique, Suppléments », vol. 64, 2022,
p.211-214.

Pirenne-Delforge V. et Scheid J., « Archives of Piety: ritual norms and authority between
Greece and Rome », 7z A. Cheng et S. Feuillat (dir.), 4l about Rites: From Canonized Ritual
to Ritualized Society, Paris, Hémispheres éditions, 2021, p. 489-505.

Benedetti G., « Appropriation and bricolage of divine images. The case of the signa panthea,
names and artefacts for “condensed” gods », iz F. Porzia et C. Bonnet (dir.), Divine Names on
the Spot II: Exploring the Potentials of the Name through Images and Narratives, Leuven,
Peeters, coll. « Orbis Biblicus et Orientalis », 2022, p. 172-203.

RECENSIONS

M. Lesgourgues, compte rendu de : L.G. Driediger-Murphy et E. Eidinow (dir.), Ancient
Divination and Experience (Oxford, Oxford University Press, 2019), Gromon, vol. 93, 2021,
p. 610-615.

Pirenne-Delforge V., compte rendu de: G.V. Lalonde, Athena Itonia: Geography and
Meaning of an Ancient Greeck War Goddess (Leyde, Brill, 2020), Gromon vol. 94, 2022,
p. 568-570.

Pirenne-Delforge V., Compte rendu de : G. Lambin, Aspects du divin dans la Gréce antigue
(Paris, L’Harmattan, 2021), Classical Review, vol. 72, n° 1, 2022, p. 363-364, https://doi.
0rg/10.1017/50009840X21002535.


https://doi.org/10.1017/S0009840X21002535
https://doi.org/10.1017/S0009840X21002535



