
5 février 2026

Sacrifier dans les cités : ouverture

Vinciane Pirenne-Delforge

Cours 2025-2026 – « Dans les cités : la Grèce comme culture sacrifiante »



5 février 2026

Sacrifier dans les cités : ouverture

Vinciane Pirenne-Delforge

Cours 2025-2026 – « Dans les cités : la Grèce comme culture sacrifiante »



Pierre Judet de La Combe

Athènes, 476

Laïos
Œdipe 
Les Sept contre Thèbes



Eschyle, Sept, 174-180

ἰὼ φίλοι δαίμονες,
λυτήριοί <τ’> ἀμφιβάντες πόλιν 175
δείξαθ’ ὡς φιλοπόλεις,
μέλεσθέ θ’ ἱερῶν δημίων,
μελόμενοι δ’ ἀρήξατε·
φιλοθύτων δέ τοι πόλεος ὀργίων
μνήστορες ἔστε μοι. 180

Angoisse ! Puissances divines bien aimées !
venez en libératrices entourer notre cité,
montrez que vous aimez cette cité (philopoleis) !
Gardez en vos cœurs les offrandes du peuple (hiera dēmia) !
Gardez-les en vos cœurs, portez secours !
Des rites sacrificiels d’une cité généreuse 179
soyez, je vous le demande, les porteuses de mémoire.



 v. 69 [Ét.] : ὦ Ζεῦ τε καὶ Γῆ καὶ πολισσοῦχοι θεοί
« ô Zeus et Terre, et vous, dieux qui tenez la cité »

 v. 108 [Cho.] : θεοὶ πολιάοχοι χθονὸς ἴτ’ ἴτε πάντες
 « dieux du pays qui tenez la cité, venez, venez tous »
 v. 185-186 [Ét.] : βρέτη πεσούσας πρὸς πολισσούχων θεῶν | αὔειν
 « en vous affalant sur les effigies des dieux qui tiennent la cité »
 v. 253  [Cho.] : θεοὶ πολῖται, μή με δουλείας τυχεῖν

« dieux citoyens, épargnez moi la servitude »
 v. 27 [Ét.] : … χώρας τοῖς πολισσούχοις θεοῖς

« aux dieux du pays qui gardent notre cité
 v. 312-313 [Cho.] : ὦ πολιοῦχοι | θεοί

« ô dieux qui tiennent la cité »
 v. 822-823 [Cho.] : ὦ μεγάλε Ζεῦ καὶ πολιοῦχοι | δαίμονες

« ô grand Zeus et les puissances divines qui tiennent la cité »



Pierre Chiron, 2002



Aristote, Constitution des Athéniens, 43, 6

αἱ δὲ δύο περὶ τῶν ἄλλων εἰσίν, ἐν αἷς κελεύουσιν οἱ νόμοι τρία μὲν ἱερῶν
χρηματίζειν, τρία δὲ κήρυξιν καὶ πρεσβείαις, τρία δὲ ὁσίων. 

Les deux (assemblées) restantes concernent les autres affaires pour lesquelles les lois 
ordonnent de délibérer sur trois questions touchant aux hiera, trois questions touchant 
aux hérauts et aux ambassades, et trois questions touchant aux hosia.

Eschine, Contre Timarque, 23

ἐπειδὰν τὸ καθάρσιον περιενεχθῇ καὶ ὁ κῆρυξ τὰς πατρίους εὐχὰς εὔξηται, 
προχειροτονεῖν κελεύει τοὺς προέδρους περὶ ἱερῶν τῶν πατρίων καὶ κήρυξι καὶ 
πρεσβείαις καὶ ὁσίων, …

Après que le rituel purificatoire aura été accompli et que le héraut aura prononcé les 
prières traditionnelles, les proèdres devront d’abord mettre aux voix les motions qui 
ont trait aux hiera ancestraux, aux hérauts et ambassadeurs, ainsi qu’aux hosia.

(trad. d’après V. Martin)



Aristote, Constitution des Athéniens, 43, 6

αἱ δὲ δύο περὶ τῶν ἄλλων εἰσίν, ἐν αἷς κελεύουσιν οἱ νόμοι τρία μὲν ἱερῶν
χρηματίζειν, τρία δὲ κήρυξιν καὶ πρεσβείαις, τρία δὲ ὁσίων. 

Les deux (assemblées) restantes concernent les autres affaires pour lesquelles les lois 
ordonnent de délibérer sur trois questions touchant aux cultes, trois questions 
touchant aux hérauts et aux ambassades, et trois questions touchant aux hosia.

Eschine, Contre Timarque, 23

ἐπειδὰν τὸ καθάρσιον περιενεχθῇ καὶ ὁ κῆρυξ τὰς πατρίους εὐχὰς εὔξηται, 
προχειροτονεῖν κελεύει τοὺς προέδρους περὶ ἱερῶν τῶν πατρίων καὶ κήρυξι καὶ 
πρεσβείαις καὶ ὁσίων, …

Après que le rituel purificatoire aura été accompli et que le héraut aura prononcé les 
prières traditionnelles, les proèdres devront d’abord mettre aux voix les motions qui 
ont trait aux cultes ancestraux, aux hérauts et ambassadeurs, ainsi qu’aux hosia.

(trad. d’après V. Martin)





2, 2 : … ἢ περὶ ἱερῶν ἢ περὶ νόμων ἢ περὶ τῆς πολιτικῆς
κατασκευῆς ἢ περὶ τῶν πρὸς τὰς ἄλλας πόλεις συμμαχιῶν 
καὶ συμβολαίων ἢ περὶ πολέμων ἢ περὶ εἰρήνης ἢ περὶ πόρου
χρημάτων…
« … sur les cultes, les lois, la constitution, les alliances 
ou conventions avec d’autres cités, les guerres, la paix, 
les finances… »



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 3

À propos des cultes [peri tōn hierōn], il y a nécessairement trois 
manières de parler : nous dirons en effet soit qu’on doit les conserver tels 
qu’ils sont établis, soit qu’il faut les modifier pour en augmenter 
l’apparat, soit pour le réduire. Si nous disons qu’il faut les conserver en 
l’état, nous trouverons des ressources, tout d’abord, dans le juste [ek tou
dikaiou], en disant qu’« il est partout injuste de transgresser les coutumes 
ancestrales [ta patria ethē] » ; et que « les oracles sont unanimes à 
prescrire aux humains d’accomplir les sacrifices à la manière ancestrale 
[kata ta patria… tas thusias] », et qu’« il faut le plus possible que 
perdurent les pratiques religieuses [tas peri tous theous epimeleias] des 
premiers fondateurs des cités qui ont installé les sanctuaires/instauré les 
rituels [hidrusamenōn ta hiera] pour les dieux. 

(trad. d’après P. Chiron)



Homère, Iliade 

I, 147 : ὄφρ’ ἥμιν ἑκάεργον ἱλάσσεαι ἱερὰ ῥέξας [hiera rhexas], 
« afin d’apaiser le dieu qui œuvre de loin, en faisant/accomplissant des hiera »

IX, 357 : αὔριον ἱρὰ Διὶ ῥέξας καὶ πᾶσι θεοῖσι, [hira rhexas]
« demain, ayant fait/accompli des hiera pour Zeus et tous les dieux »

XI, 706-707 : ἀμφί τε ἄστυ | ἕρδομεν ἱρὰ θεοῖς, [herdomen hira]
« autour de la ville, nous faisons/accomplissons des hiera pour les dieux »



Homère, Iliade 

I, 147 : ὄφρ’ ἥμιν ἑκάεργον ἱλάσσεαι ἱερὰ ῥέξας, [hiera rhexas]
« afin d’apaiser le dieu qui œuvre de loin, en sacrifiant »

IX, 357 : αὔριον ἱρὰ Διὶ ῥέξας καὶ πᾶσι θεοῖσι, [hira rhexas]
« demain, ayant sacrifié à Zeus et à tous les dieux »

XI, 706-707 : ἀμφί τε ἄστυ | ἕρδομεν ἱρὰ θεοῖς, [herdomen hira]
« autour de la ville, nous sacrifions aux dieux »



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 3

À propos des cultes [peri tōn hierōn], il y a nécessairement trois 
manières de parler : nous dirons en effet soit qu’on doit les conserver tels 
qu’ils sont établis, soit qu’il faut les modifier pour en augmenter 
l’apparat, soit pour le réduire. Si nous disons qu’il faut les conserver en 
l’état, nous trouverons des ressources, tout d’abord, dans le juste [ek tou
dikaiou], en disant qu’« il est partout injuste de transgresser les 
coutumes ancestrales [ta patria ethē] » ; et que « les oracles sont 
unanimes à prescrire aux humains d’accomplir les sacrifices à la manière 
ancestrale [kata ta patria… tas thusias] », et qu’« il faut le plus possible 
que perdurent les pratiques religieuses [tas peri tous theous epimeleias] 
des premiers fondateurs des cités qui ont installé les sanctuaires/instauré 
les rituels [hidrusamenōn ta hiera] pour les dieux. 

(trad. d’après P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 3

À propos des cultes [peri tōn hierōn], il y a nécessairement trois 
manières de parler : nous dirons en effet soit qu’on doit les conserver tels 
qu’ils sont établis, soit qu’il faut les modifier pour en augmenter 
l’apparat, soit pour le réduire. Si nous disons qu’il faut les conserver en 
l’état, nous trouverons des ressources, tout d’abord, dans le juste [ek tou
dikaiou], en disant qu’« il est partout injuste de transgresser les coutumes 
ancestrales [ta patria ethē] » ; et que « les oracles sont unanimes à 
prescrire aux humains d’accomplir les sacrifices à la manière ancestrale
[kata ta patria… tas thusias] », et qu’« il faut le plus possible que 
perdurent les pratiques religieuses [tas peri tous theous epimeleias] des 
premiers fondateurs des cités qui ont installé les sanctuaires/instauré les 
rituels [hidrusamenōn ta hiera] pour les dieux. 

(trad. d’après P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 4

ἐκ δὲ τοῦ συμφέροντος, ὅτι « πρὸς χρημάτων συντέλειαν ἢ τοῖς ἰδιώταις ἢ τῷ 
κοινῷ τῆς πόλεως συμφέρον ἔσται κατὰ τὰ πάτρια τῶν ἱερῶν θυομένων », καὶ 
ὅτι « πρὸς εὐτολμίαν λυσιτελεῖ τοῖς πολίταις, ἐπεὶ συμπομπευόντων ὁπλιτῶν 
ἱππέων ψιλῶν εὐτολμότεροι γένοιντ’ ἂν οἱ πολῖται φιλοτιμούμενοι περὶ ταῦτα ».

… dans l’avantageux, en disant que « pour la contribution aux charges 
publiques, il sera avantageux tant aux particuliers qu’à la communauté 
civique de sacrifier les offrandes selon les coutumes ancestrales [kata ta 
patria tōn hierōn thuomenōn] » ; que « sous le rapport de la vaillance, il 
y a là un avantage pour les citoyens, car si des hommes d’armes, des 
cavaliers et des troupes légères processionnent, il se peut que les 
citoyens deviennent plus braves en étant attirés par les honneurs 
[philotimoumenoi] ».

(trad. d’après P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 4

ἐκ δὲ τοῦ συμφέροντος, ὅτι « πρὸς χρημάτων συντέλειαν ἢ τοῖς ἰδιώταις ἢ τῷ 
κοινῷ τῆς πόλεως συμφέρον ἔσται κατὰ τὰ πάτρια τῶν ἱερῶν θυομένων », καὶ 
ὅτι « πρὸς εὐτολμίαν λυσιτελεῖ τοῖς πολίταις, ἐπεὶ συμπομπευόντων ὁπλιτῶν 
ἱππέων ψιλῶν εὐτολμότεροι γένοιντ’ ἂν οἱ πολῖται φιλοτιμούμενοι περὶ ταῦτα ».

… dans l’avantageux, en disant que « pour la contribution aux charges 
publiques, il sera avantageux tant aux particuliers qu’à la communauté 
civique de sacrifier les offrandes selon les coutumes ancestrales [kata ta 
patria tōn hierōn thuomenōn] » ; que « sous le rapport de la vaillance, il 
y a là un avantage pour les citoyens, car si des hommes d’armes, des 
cavaliers et des troupes légères processionnent, il se peut que les 
citoyens deviennent plus braves en étant attirés par les honneurs 
[philotimoumenoi] ».

(trad. d’après P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 5

ἐκ δὲ τοῦ καλοῦ, εἰ οὕτω λαμπρὰς τὰς ἑορτὰς πρὸς τὸ θεωρεῖσθαι συμβέβηκεν
<εἶναι>. ἐκ δὲ τῆς ἡδονῆς, εἰ καὶ [πρὸς τὸ θεωρεῖσθαι] ποικιλία τις περὶ τὰς τῶν 
θεῶν θυσίας. ἐκ δὲ τοῦ δυνατοῦ, εἰ μήτε ἔνδεια γεγένηται μήτε ὑπερβολὴ περὶ 
ταύτας.

… dans le beau, puisqu’il résulte des fêtes qui offrent un spectacle 
brillant; dans l’agrément, puisqu’également [du point de vue du 
spectacle], une diversité pittoresque entoure les sacrifices aux dieux; 
en partant du possible, enfin, puisqu’ils ne souffrent d’aucun manque 
ni d’aucun excès.

(trad. P. Chiron)



Hésiode, fr. 322 M.-W. (cité par Porphyre, De Abstinentia II, 18) 

ὥς κε πόλις ῥέζηισι, νόμος δ’ ἀρχαῖος ἄριστος

Quand la cité sacrifie, la tradition coutumière ancienne est la meilleure.



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 6-8

(6) […] Quand, en revanche, nous conseillons de modifier l’accomplissement 
des cérémonies [methistanai tas hieropoiias] pour en augmenter l’apparat, nous 
aurons d’abord, sur la question du changement à apporter aux coutumes 
ancestrales [ta patria], des arguments adaptés en disant ceci : (7) « ajouter à ce 
qui existe n’est pas abolir, mais amplifier ce qui est établi » ; ensuite que « les 
dieux aussi, selon toute vraisemblance, manifestent plus de bienveillance à ceux 
qui les honorent davantage » ; ensuite que « nos pères eux-mêmes n’ont pas 
toujours accompli les sacrifices de la même façon mais se sont réglés sur les 
circonstances et la prospérité, tant publique que privée, pour légiférer sur le 
service aux dieux [tēn pros tous theous therapeian] » ; ensuite que « c’est de 
cette manière, dans tous les autres domaines aussi, que nous gérons les cités et 
nos maisons particulières ». (8) Précise également si ces innovations apporteront 
à la cité du profit, du lustre ou de l’agrément, en procédant comme il a été dit 
pour les points précédents.

(trad. P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 6-8

(6) […] Quand, en revanche, nous conseillons de modifier l’accomplissement 
des cérémonies [methistanai tas hieropoiias] pour en augmenter l’apparat, nous 
aurons d’abord, sur la question du changement à apporter aux coutumes 
ancestrales [ta patria], des arguments adaptés en disant ceci : (7) « ajouter à ce 
qui existe n’est pas abolir, mais amplifier ce qui est établi » ; ensuite que « les 
dieux aussi, selon toute vraisemblance, manifestent plus de bienveillance à ceux 
qui les honorent davantage » ; ensuite que « nos pères eux-mêmes n’ont pas 
toujours accompli les sacrifices de la même façon mais se sont réglés sur les 
circonstances et la prospérité, tant publique que privée, pour légiférer sur le 
service aux dieux [tēn pros tous theous therapeian] » ; ensuite que « c’est de 
cette manière, dans tous les autres domaines aussi, que nous gérons les cités et 
nos maisons particulières ». (8) Précise également si ces innovations apporteront 
à la cité du profit, du lustre ou de l’agrément, en procédant comme il a été dit 
pour les points précédents.

(trad. P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 6-8

(6) […] Quand, en revanche, nous conseillons de modifier l’accomplissement 
des cérémonies [methistanai tas hieropoiias] pour en augmenter l’apparat, nous 
aurons d’abord, sur la question du changement à apporter aux coutumes 
ancestrales [ta patria], des arguments adaptés en disant ceci : (7) « ajouter à ce 
qui existe n’est pas abolir, mais amplifier ce qui est établi » ; ensuite que « les 
dieux aussi, selon toute vraisemblance, manifestent plus de bienveillance à ceux 
qui les honorent davantage » ; ensuite que « nos pères eux-mêmes n’ont pas 
toujours accompli les sacrifices de la même façon mais se sont réglés sur les 
circonstances et la prospérité, tant publique que privée, pour légiférer 
[enomothetoun] sur le service aux dieux [tēn pros tous theous therapeian] » ; 
ensuite que « c’est de cette manière, dans tous les autres domaines aussi, que 
nous gérons les cités et nos maisons particulières ». (8) Précise également si ces 
innovations apporteront à la cité du profit, du lustre ou de l’agrément, en 
procédant comme il a été dit pour les points précédents.

(trad. P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 9

ὅταν δὲ ἐπὶ τὸ ταπεινότερον συστέλλωμεν, πρῶτον μὲν ἐπὶ τοὺς καιροὺς τὸν λόγον
ἀνακτέον, ὅτι· « πράττοντες χεῖρον οἱ πολῖται τυγχάνουσι νῦν ἢ πρότερον »· ἔπειθ’ 
ὡς « οὐκ εἰκὸς τοὺς θεοὺς χαίρειν ταῖς δαπάναις τῶν θυομένων, ἀλλὰ ταῖς 
εὐσεβείαις τῶν θυόντων »· εἶθ’ ὡς « πολλὴν ἄνοιαν  τούτων καὶ οἱ θεοὶ καὶ οἱ 
ἄνθρωποι κατακρίνουσιν, ὅσοι παρὰ δύναμίν τι ποιοῦσιν »· ἔπειθ’ ὅτι « οὐκ ἐπὶ τοῖς 
ἀνθρώποις μόνοις, ἀλλὰ καὶ ἐπὶ ταῖς εὐπραγίαις καὶ κακοπραγίαις ἐστὶ τὰ περὶ τὰς 
πολιτικὰς δαπάνας ».

Quand, en revanche, nous les réduisons pour les rendre plus modestes, il 
faut d’abord rapporter le discours aux circonstances en disant que « la 
conjoncture est plus mauvaise pour les citoyens qu’elle ne l’était avant » ; 
ensuite que « ce qui réjouit les dieux, selon toute vraisemblance, ce n’est pas 
le coût de ce que l’on sacrifie, mais la piété de ceux qui sacrifient » ; ensuite 
que « les dieux, comme les humains, taxent de grande folie ceux qui vont 
au-delà de leurs moyens » ; ensuite que « le facteur humain n’est pas le seul 
à considérer pour régler les dépenses publiques, mais aussi le bon ou le 
mauvais état des affaires ».

(trad. P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 6-8

(6) […] Quand, en revanche, nous conseillons de modifier l’accomplissement 
des cérémonies [methistanai tas hieropoiias] pour en augmenter l’apparat, nous 
aurons d’abord, sur la question du changement à apporter aux coutumes 
ancestrales [ta patria], des arguments adaptés en disant ceci : (7) « ajouter à ce 
qui existe n’est pas abolir, mais amplifier ce qui est établi » ; ensuite que « les 
dieux aussi, selon toute vraisemblance, manifestent plus de bienveillance à 
ceux qui les honorent davantage » ; ensuite que « nos pères eux-mêmes n’ont 
pas toujours accompli les sacrifices de la même façon mais se sont réglés sur les 
circonstances et la prospérité, tant publique que privée, pour légiférer sur le 
service aux dieux [tēn pros tous theous therapeian] » ; ensuite que « c’est de 
cette manière, dans tous les autres domaines aussi, que nous gérons les cités et 
nos maisons particulières ». (8) Précise également si ces innovations apporteront 
à la cité du profit, du lustre ou de l’agrément, en procédant comme il a été dit 
pour les points précédents.

(trad. P. Chiron)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2

(7) 
καὶ τοὺς θεοὺς εἰκὸς εὐνουστέρους εἶναι τοῖς μᾶλλον αὐτοὺς τιμῶσιν, 
« les dieux aussi, selon toute vraisemblance, manifestent plus de 
bienveillance à ceux qui les honorent davantage » (1)

(9) 
οὐκ εἰκὸς τοὺς θεοὺς χαίρειν ταῖς δαπάναις τῶν θυομένων, ἀλλὰ ταῖς 
εὐσεβείαις τῶν θυόντων, « ce qui réjouit les dieux, selon toute 
vraisemblance, ce n’est pas le coût de ce que l’on sacrifie, mais la piété 
de ceux qui sacrifient » (2a)
πολλὴν ἄνοιαν τούτων καὶ οἱ θεοὶ καὶ οἱ ἄνθρωποι κατακρίνουσιν, ὅσοι 
παρὰ δύναμίν τι ποιοῦσιν, « les dieux, comme les humains, taxent de 
grande folie ceux qui vont au-delà de leurs moyens » (2b)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2

(7) 
καὶ τοὺς θεοὺς εἰκὸς εὐνουστέρους εἶναι τοῖς μᾶλλον αὐτοὺς τιμῶσιν, 
« les dieux aussi, selon toute vraisemblance, manifestent plus de 
bienveillance à ceux qui les honorent davantage » (1)

(9) 
οὐκ εἰκὸς τοὺς θεοὺς χαίρειν ταῖς δαπάναις τῶν θυομένων, ἀλλὰ ταῖς 
εὐσεβείαις τῶν θυόντων, « ce qui réjouit les dieux, selon toute 
vraisemblance, ce n’est pas le coût de ce que l’on sacrifie, mais la piété 
de ceux qui sacrifient » (2a)
πολλὴν ἄνοιαν τούτων καὶ οἱ θεοὶ καὶ οἱ ἄνθρωποι κατακρίνουσιν, ὅσοι 
παρὰ δύναμίν τι ποιοῦσιν, « les dieux, comme les humains, taxent de 
grande folie ceux qui vont au-delà de leurs moyens » (2b)



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2

(7) 
καὶ τοὺς θεοὺς εἰκὸς εὐνουστέρους εἶναι τοῖς μᾶλλον αὐτοὺς τιμῶσιν, 
« les dieux aussi, selon toute vraisemblance, manifestent plus de 
bienveillance à ceux qui les honorent davantage » (1)

(9) 
οὐκ εἰκὸς τοὺς θεοὺς χαίρειν ταῖς δαπάναις τῶν θυομένων, ἀλλὰ ταῖς 
εὐσεβείαις τῶν θυόντων, « ce qui réjouit les dieux, selon toute 
vraisemblance, ce n’est pas le coût de ce que l’on sacrifie, mais la piété 
de ceux qui sacrifient » (2a)
πολλὴν ἄνοιαν τούτων καὶ οἱ θεοὶ καὶ οἱ ἄνθρωποι κατακρίνουσιν, ὅσοι 
παρὰ δύναμίν τι ποιοῦσιν, « les dieux, comme les humains, taxent de 
grande folie ceux qui vont au-delà de leurs moyens » (2b)



Hésiode, Travaux & Jours, 336-340

κὰδ δύναμιν δ’ ἔρδειν ἱέρ’ ἀθανάτοισι θεοῖσιν
ἁγνῶς καὶ καθαρῶς, ἐπὶ δ’ ἀγλαὰ μηρία καίειν·
ἄλλοτε δὲ σπονδῇσι θύεσσί τε ἱλάσκεσθαι,
ἠμὲν ὅτ’ εὐνάζῃ καὶ ὅτ’ ἂν φάος ἱερὸν ἔλθῃ,
ὥς κέ τοι ἵλαον κραδίην καὶ θυμὸν ἔχωσιν,    340

Sacrifie selon tes moyens aux dieux immortels, lavé et purifié, et fait 
brûler de splendides cuissots. Par ailleurs, attire leur bienveillance par 
des libations et des fumigations au moment du coucher, et quand revient 
la lumière sacrée, afin qu’ils aient à ton égard le cœur et l’esprit 
favorables. 



Hésiode, Travaux & Jours, 134-139

ὕβριν γὰρ ἀτάσθαλον οὐκ ἐδύναντο
ἀλλήλων ἀπέχειν, οὐδ’ ἀθανάτους θεραπεύειν 135
ἤθελον οὐδ’ ἔρδειν μακάρων ἱεροῖς ἐπὶ βωμοῖς,
ᾗ θέμις ἀνθρώποις κατὰ ἤθεα. τοὺς μὲν ἔπειτα
Ζεὺς Κρονίδης ἔκρυψε χολούμενος, οὕνεκα τιμὰς
οὐκ ἔδιδον μακάρεσσι θεοῖς οἳ Ὄλυμπον ἔχουσιν.

Ils ne pouvaient réfréner une folle démesure les uns envers les autres. Ils ne 
voulaient pas prendre soin des immortels, ni sacrifier sur les autels sacrés 
des bienheureux, comme il est religieusement correct pour les humains en 
leurs demeures. Alors Zeus, fils de Kronos, pris de colère, les ensevelit 
parce qu’ils n’accordaient pas d’hommages aux dieux bienheureux qui 
possèdent l’Olympe.



CGRN 17 B (Thasos, vers 475-450)
Χάρισιν αἶγα οὐ θέμις οὐδὲ χοῖρον, « aux Charites, il n’est pas religieusement 
permis (de sacrifier) un ovin ou un porcin ».

CGRN 156 (Mykonos, vers 230-200), lignes 9 et 26
(participation à un sacrifice à Poséidon) γυναικὶ οὐ θέμις, « ce n’est pas 
religieusement permis à une femme » ; (participation à un sacrifice à Zeus 
Chthonios et Gè Chthonia) ξένωι οὐ θέμις, « ce n’est pas religieusement permis à 
un étranger ».

CGRN 108 (Gambreion, IIIe siècle av. n.è.), lignes 25-27
καὶ μὴ ὅσιον αὐταῖς εἶναι, ὡς | ἀσεβούσαις, θύειν μηθενὶ θεῶν ἐπὶ δέ|κα ἔτη, 
« Qu’il ne leur soit pas rituellement permis, en tant qu’impies, de sacrifier à tout 
dieu pendant dix ans ».

CGRN 163 (Cos, Ier siècle av. n.è.), lignes 2-4
θυέτω δὲ κ[αὶ | τῶ]ν ἄλλων ὁ χρῄζων ἱερεῖον ὃ νομίζετα[ι ἐν | αἷ]ς ἁμέραις ὅσιόν 
ἐστιν θύεν, « parmi les autres, que celui qui le souhaite sacrifie un animal 
conforme à l’usage, les jours où il est rituellement permis de sacrifier ».



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2

(7) 
καὶ τοὺς θεοὺς εἰκὸς εὐνουστέρους εἶναι τοῖς μᾶλλον αὐτοὺς τιμῶσιν, 
« les dieux aussi, selon toute vraisemblance, manifestent plus de 
bienveillance à ceux qui les honorent davantage » (1)

(9) 
οὐκ εἰκὸς τοὺς θεοὺς χαίρειν ταῖς δαπάναις τῶν θυομένων, ἀλλὰ ταῖς 
εὐσεβείαις τῶν θυόντων, « ce qui réjouit les dieux, selon toute 
vraisemblance, ce n’est pas le coût de ce que l’on sacrifie, mais la piété 
de ceux qui sacrifient » (2a)
πολλὴν ἄνοιαν τούτων καὶ οἱ θεοὶ καὶ οἱ ἄνθρωποι κατακρίνουσιν, ὅσοι 
παρὰ δύναμίν τι ποιοῦσιν, « les dieux, comme les humains, taxent de 
grande folie ceux qui vont au-delà de leurs moyens » (2b)



Xénophon, Mémorables I, 3, 3

οὔτε γὰρ τοῖς θεοῖς ἔφη καλῶς ἔχειν, εἰ ταῖς μεγάλαις θυσίαις μᾶλλον ἢ 
ταῖς μικραῖς ἔχαιρον· πολλάκις γὰρ ἂν αὐτοῖς τὰ παρὰ τῶν πονηρῶν 
μᾶλλον ἢ τὰ παρὰ τῶν χρηστῶν εἶναι κεχαρισμένα. […] ἀλλ’ ἐνόμιζε τοὺς
θεοὺς ταῖς παρὰ τῶν εὐσεβεστάτων τιμαῖς μάλιστα χαίρειν.

Il disait que les dieux n’agiraient pas bien s’ils se réjouissaient 
davantage des grands sacrifices que des petits, car souvent les dons 
des méchants leur seraient plus agréables que ceux des gens 
bien. […] Mais il considérait que ce sont des hommages les plus 
pieux que se réjouissent les dieux.

Hésiode, Trav., 336 : κὰδ δύναμιν δ’ ἔρδειν ἱέρ’ ἀθανάτοισι θεοῖσιν



Xénophon, Mémorables IV, 3, 16-17

ἀλλὰ μὴ τοῦτο ἀθύμει, ἔφη, ὦ Εὐθύδημε· ὁρᾷς γὰρ ὅτι ὁ ἐν Δελφοῖς θεός, ὅταν τις 
αὐτὸν ἐπερωτᾷ πῶς ἂν τοῖς θεοῖς χαρίζοιτο, ἀποκρίνεται· νόμῳ πόλεως· νόμος δὲ 
δήπου πανταχοῦ ἐστι κατὰ δύναμιν ἱεροῖς θεοὺς ἀρέσκεσθαι. πῶς οὖν ἄν τις κάλλιον
καὶ εὐσεβέστερον τιμῴη θεοὺς ἤ, ὡς αὐτοὶ κελεύουσιν, οὕτω ποιῶν; ἀλλὰ χρὴ τῆς 
μὲν δυνάμεως μηδὲν ὑφίεσθαι· ὅταν γάρ τις τοῦτο ποιῇ, φανερὸς δήπου ἐστὶ τότε οὐ 
τιμῶν θεούς. χρὴ οὖν μηδὲν ἐλλείποντα κατὰ δύναμιν τιμᾶν τοὺς θεοὺς θαρρεῖν τε 
καὶ ἐλπίζειν τὰ μέγιστα ἀγαθά. 

Ne te décourage point, Euthydème, car tu vois que le dieu de Delphes quand 
on lui demande comment réjouir les dieux, répond : « Par la coutume de ta 
cité. » Or, la coutume, partout, est de se concilier les dieux selon ses moyens. 
Comment donc pourrait-on honorer les dieux avec plus de beauté et de piété 
qu’en accomplissant ce qu’ils commandent ? Mais il ne faut rien négliger de 
ce que l’on peut faire car, en agissant ainsi, il est clair qu’alors on n’honore 
pas les dieux. On ne doit donc rien omettre pour honorer les dieux selon ses 
moyens, ne pas les craindre et en espérer les plus grands biens.



Pausanias, IX, 3, 8

αἱ μὲν δὴ πόλεις καὶ τὰ τέλη θήλειαν θύσαντες τῇ Ἥρᾳ βοῦν ἕκαστοι καὶ 
ταῦρον τῷ Διὶ τὰ ἱερεῖα οἴνου καὶ θυμιαμάτων πλήρη καὶ τὰ δαίδαλα ὁμοῦ 
καθαγίζουσιν ἐπὶ τοῦ βωμοῦ, ἰδιῶται δὲ ὁπόσα θύουσιν οἱ πλούσιοι· τοῖς δὲ 
οὐχ ὁμοίως δυναμ<ένο>ις τὰ λεπτότερα τῶν προβάτων θύειν καθέστηκε, 
καθαγίζειν δὲ τὰ ἱερεῖα ὁμοίως πάντα.

Les cités et les districts sacrifient chacun une vache à Héra et un 
taureau à Zeus, en remplissant les animaux à sacrifier de vin et 
d’aromates, et les brûlent intégralement avec les daidala sur l’autel, et 
les particuliers qui ont les moyens sacrifient de la même manière. 
Pour ceux qui ne sont pas en capacité équivalente, il est établi qu’il 
sacrifient les plus petites pièces de bétail, et que soient entièrement 
brûlés, de pareille manière, tous les animaux sacrificiels.



IG XII 4, 303 (Cos – peu après 198), lignes 15-21

15 ἵνα δὲ ἐπαύξηται τὰ τίμια τᾶς θεοῦ, | φαίνωνταί τε ταὶ γαμοῦσαι πᾶσαι τᾶν 
τε πολιτίδω|ν καὶ νό[θ]ων καὶ παροίκων κατὰ δύναμιν τὰν αὑτῶν τι|μῶσαι 
τὰν θεόν, ὅσαι κα γαμῶνται, χρηματισθείσας | εἰσωμοσίας, θυόντω πᾶσαι 
τᾶι θεῶι ἱερῆον μετὰ τὸν |20 γάμον ἐν ἐνιαυτῶι· ταῖ<ς> δὲ συντελούσαις τὰ 
ἐψαφισ|μένα ἄμεινον ἦμεν.

Afin que les honneurs de la déesse soient augmentés et que toutes 
celles qui se sont mariées parmi les citoyennes, les bâtardes et les 
métèques apparaissent en tant qu’elles honorent la déesse selon les 
moyens qui sont les leurs, que toutes les femmes mariées, une fois 
les serments enregistrés (?), sacrifient à la déesse un animal dans 
l’année qui suit leur mariage. Pour celles qui accomplissent ce qui a 
été décrété, que les choses aillent mieux.



CGRN 200 (Magnésie-du-Méandre, vers 150 av. n.è.), lignes 7-10

συντε|λεῖσθαι δὲ καὶ ὑφ’ ἑκάστου τῶν κατοικούντων | θυσίας πρὸ τῶν θυρῶν 
κατ’ οἴκου δύναμιν ἐπὶ |10 τῶν κατασκευασθησομένων ὑπ’ αὐτῶν βωμῶν.

… et d’accomplir ensemble, par chacun des habitants, des sacrifices 
devant les portes selon les moyens de la maison sur des autels qui 
auront été construits par eux.





Acropole d’Athènes

14 Skirophorion (juin/juillet) Dipolies (Zeus Polieus) Bouphonies

16 Hekatombaion (juillet/août) Synoikia (Athéna ?) sacrifice

fin Hekatombaion (juillet/août) Panathénées (Athéna Polias) sacrifice de vaches

Acropole du dème attique d’Erchia





M. Jameson, BCH 89 (1965), p. 156-158.

CGRN 52, lignes Α57-65 + Β55-59 + Γ59-64 + Δ56-60 + E65-66



Pierre Chiron, 2002



Pseudo-Aristote, Rhétorique à Alexandre, 2, 10-12

(10) Voilà donc les ressources en arguments, avec celles de même nature, dont 
nous disposerons pour les sujets qui touchent aux sacrifices [peri tas thusias]. 
Afin que nous sachions aussi proposer et faire voter des lois sur le meilleur 
sacrifice [tēn kratistēn thusian], je vais le définir aussi. De tous, le meilleur 
sacrifice est celui qui est pieux au regard des dieux [pros tous theous hosiōs], 
modéré en coût, utile sur le plan militaire, brillant [lamprōs] du point de vue du 
spectacle. (11) Il sera pieux au regard des dieux, si les coutumes ancestrales [ta 
patria] n’y sont pas abolies ; modéré en coût, si tout ce qui est mené en procession 
n’est pas dépensé ; brillant du point de vue du spectacle, si l’or et les matières 
précieuses du même genre – choses qui n’entrent pas dans les dépenses – sont 
utilisés à profusion ; utile aux guerres, si des cavaliers et des hommes d’armes 
tout équipés accompagnent la procession. (12) Nous organiserons ainsi ce qu’il y 
a de plus beau [kallista] en ce qui concerne les dieux [peri tous theous] et, grâce à 
ce qui vient d’être dit, nous saurons quelles sont les manières possibles de parler 
au peuple sur chacune des formes que l’on entend donner à l’accomplissement des 
cérémonies.

(trad. P. Chiron, modifiée au § 12)


	5 février 2026��Sacrifier dans les cités : ouverture�
	5 février 2026��Sacrifier dans les cités : ouverture�
	Diapositive numéro 3
	Diapositive numéro 4
	Diapositive numéro 5
	Diapositive numéro 6
	Diapositive numéro 7
	Diapositive numéro 8
	Diapositive numéro 9
	Diapositive numéro 10
	Diapositive numéro 11
	Diapositive numéro 12
	Diapositive numéro 13
	Diapositive numéro 14
	Diapositive numéro 15
	Diapositive numéro 16
	Diapositive numéro 17
	Diapositive numéro 18
	Diapositive numéro 19
	Diapositive numéro 20
	Diapositive numéro 21
	Diapositive numéro 22
	Diapositive numéro 23
	Diapositive numéro 24
	Diapositive numéro 25
	Diapositive numéro 26
	Diapositive numéro 27
	Diapositive numéro 28
	Diapositive numéro 29
	Diapositive numéro 30
	Diapositive numéro 31
	Diapositive numéro 32
	Diapositive numéro 33
	Diapositive numéro 34
	Diapositive numéro 35
	Diapositive numéro 36
	Diapositive numéro 37
	Diapositive numéro 38
	Diapositive numéro 39
	Diapositive numéro 40
	Diapositive numéro 41
	Diapositive numéro 42

